1. Archetype of Çikşāsamuccaya fol. 132 a. = text p. 298,5 — 299,5 (showing both writings). मिहापन्यामाष्ट्रधाराष्ट्रपाचन्छि। श्रामधाना व्यामा । श्रामि विकत account barrens

सुर्याभनीम्बिमवीश्वायर्थ्यकृष्टिममाध्येष् ।। भमाध्यभिवादिमहिन्देन्यार्थाकृष्टिम्प्याद्वार्थान्यकृष्टिम् सनुर्यामणाकृषेर्द्वराथ्यस्य न्याद्वार्थान्यः नीमस्नुमराष्ट्रास्त्वर्वर्ताः भवस्यार्थान्यकृष्ट्वार्थान्यकरम्। ता स्मानग्रय योषस्थानित 2. Archetype of Çikşūsamuccaya fol. 166 h. = text. p. 366,2 sqq. and. colophon. ्रे वेश्वनाम् किंग्याम् विष्टा विष्टा विष्टा विष्टा

Ms. "K" (see p. 291 n. 7). Passage quoted 292,11 fin. — 294,8.

A Print Switzenberten and an ophical season of seasons.

And high head marker and head of the season of the season 

THE LOST OF THE PAST OF THE PAST

# BIBLIOTHECA BUDDHICA.

#### COBPAHIE

# БУДДІЙСКИХЪ ТЕКСТОВЪ

**ИЗДАВАЕМЫХЪ** 

императорской академіею наукъ.

TOMB I.

ÇIKSHĀSAMUCCAYA.

Издалт.

С. Бендалль.

--->\*,<----

САНКТПЕТЕРВУРГЪ.

типографія императорской академін наукъ.

Выс Остр., 9 лип, Ж 12

1902.

# **CIKSHĀSAMUCCAYA**

#### A COMPENDIUM OF BUDDHISTIC TEACHING

COMPILED BY

## ÇÂNTIDEVA

CHIEFLY FROM EARLIER MAHAYANA-SÜTRAS.

#### EDITED BY

#### Cecil Bendall M. A.

PROPESSOR OF SANSKRIT, UNIVERSITY COLLLGE, LONDON; UNIVERSITY LECTURER IN GANSKHIT, AND PORMERLY FELLOW OF GONVILLE AND CAIUS COLLEGE, CAMBIEDGE.



#### ST.-PÉTERSBOURG, (1897-)1902.

Commissionnaires de l'Académie Impériale des Sciences:

- J. Glasounof, M. Eggers & Cle. et C. Ricker | N. Karbasnikof à St -Pétersbourg, Moscon, à St.-Pétersbourg,
- N. Oglobline à St.-Pétersbourg et Kief,
- M. Klukino à Moscou,
- E. Raspopof à Odessa,

Varsovie et Vilna,

N. Kymmel à Riga,

Luzae & Cie, à Londres,

Voss' Sortiment (G. Haessel) à Leipsic.

Prix: 4 Rbl. = 10 Mrk.

Imprime par ordre de l'Académie Impériale des sciences. Neventre 1992 N. Doubrovine, Secrétaire perpétuel.

## EDWARD BYLES COWELL

गुर्वे । कल्याणिमत्राय ।

AFFECTIONATELY DEDICATED

BY HIS PUPIL

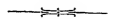
THÉ EDITOR.



## CONTENTS.

| General title-page.                                           |            |
|---------------------------------------------------------------|------------|
| Photographic plate (frontispiece).                            |            |
| Dedication.                                                   |            |
| Table of Contents.                                            | pag.       |
| Preface                                                       | i*iv*      |
| List of Abbreviations                                         | \*\i*      |
| -                                                             | _          |
| Introduction: § 1. General character and plan of the work .   | I          |
| § 2. Authorship and date                                      | 111        |
| § 3. Relations to Buddhist literature                         | VI         |
| § 4. Language (Dialect, grammar etc.)                         | XIII       |
| § 5. Lexicography § 6. Prosody and metre                      | NVII       |
| § 7. The MS. and versions (with description of                |            |
| the Plates)                                                   | XXIV       |
| Summary                                                       | IXXX       |
| Kūrikūs (memorial verses) in Sanskrit, Tibetan and English XI | KXIX—XPAII |
| Text                                                          | 1-366      |
| Index I (works quoted)                                        | 367        |
| Index II (words)                                              | 372        |
| Additional Notes                                              | 394        |
| Typographical errors                                          | 417        |

(The preliminary Introduction to Fasc. I, if preserved, should be bound at the end of the book).



#### PREFACE.

As the Introduction gives all that I have at present to say on the text itself, the present remarks are confined to some explanations of my own work upon it.

The Introduction deals with the text from several points of view; but one important aspect is left untouched: namely, its value as an exposition of Mahāyāna-teaching. In spite of the difficulty in getting Oriental translations published I am continuing the preparation of a translation of the text, and I hope either in connection with this, or as a separate essay, to bring out the more important doctrinal features of the book, feeling as I do that it contains much matter likely to interest a wider circle of readers than a publication such as the present can commmand. The argument of the book, however, will be at once gathered from the Summary, which follows the Introduction; and it is hoped that the notices of subject-matter added in Index I will also serve to illustrate not only the Çikshāsamuccaya but also the numerous works (mostly lost in their original text) from which it draws its inspiration.

The considerable bulk of the 'Additional Notes' constitutes a rather heterogeneous feature in the work. My object in writing foot-notes was to render the study of this often difficult text as attractive as might be to students acquainted with non-Buddhistic Sanskrit only: — lokāvarjanāya as Çāntideva would say. My desire was to spare such readers the annoyance of turning to a commentary as well as to a glossary at the end of the book. A further advantage has accrued from this arrangement in the shape of various criticisms that the notes have received during the progress of the edition, so that I have been enabled to correct and to supplement. For this reason and more especially on account of the great progress made in Buddhistic studies during the seven years occupied in the work, I have after all to request my readers to refer to the Additional Notes as well as to the footnotes, particularly in the early part of the book.

The Glossary (Index II) follows the same lines as the notes. I have included in it some rare words even though registered in the two dictionaries of Böhtlingk. In the hope of advancing the interpretation of Buddhistic terminology I have often preferred to the discreet silence of the mere index verborum an explanation which I felt to be only provisional and liable to correction in the light of future research. Both Index II and Introduction § 4 are of course to be regarded as contributions merely, not as exhaustive catalogues of the lexical and grammatical peculiarities.

There remains now only the pleasant duty of acknowledging varied help received. My friend Serge d'Oldenburg, who some eight years ago induced me to undertake this edition, has aided me from first to last by many useful suggestions and by unobtrusive help the more appreciated because given by him often during times of great personal affliction. His place as acting editor was occasionally taken by Dr. C. Salemann, whose sympathies and knowledge extend beyond the Iranian studies by which he is best known.

Professor E. B. Cowell to whom the work is dedicated, gave me much help and encouragement in the earlier stage of the work.

Help from Chinese Sources from the late Thomas Watters, acknowledged in the Introduction to Fasc. I, was continued up to my friend's lamented death in January 1901. By an extraordinary piece of good fortune my help from the Far East did not end here. For in the same year Prof. Leumann read a portion of Fasc. I with his Japanese pupil Mr. U. Wogihara, and put me into communication with this gentleman whose dexterity in handling the vast Chinese literature of translations from the Sanskrit is astonishing. The results of his identifications of many passages are registered in Index I and in Additional Notes. His skill in finding his way through literary jungles is only equalled by his courteous promptitude as a correspondent.

Prof. Leumann himself has been good enough also to read the proofs of § 4 of the Introduction. My friend and former pupil Mrs Bode was kind enough to write out for press the Indices, which I had jotted down, very roughly; and most kindly volunteered for the dreary labour of verifying each index-reference in the proofs.

Last but not least comes my γνήσιος σύζυγος, associated both as an editor of Çāntideva and in the present Bibliotheca, Louis de la Vallée Poussin. His keen interest in the Mahāyāna no less than his friendly sympathy for my work have made him my most active helper¹), and every sheet of the book has in some way profited by his suggestions. The intimate relation of his commentator Prajñākaramati to the Çikshāsamuccaya is explained in the Introduction § 3; and if this worthy has sometimes deceived his readers by a parade of 'borrowed plumes' of erudition, I can only say with the poet:

Utiliter nobis perfidus ille fuit.

I cannot conclude these remarks without once more referring to the liberality of the Imperial Academy of Sciences in the in-

<sup>1)</sup> Other literary help is acknowledged in the notes; but I must add a word here as to aid in photography from my friends Dr. F. J. Allen and Miss E. Ridding.

ception and carrying out of the present international series. The Academy worthily maintains its great traditions of patronage for Oriental learning, and sets a noble example to all nations, especially such as number amongst their-fellow subjects adherents of Oriental faiths, amongst which the 'Good Law' of Buddha must ever take a prominent place.

Cambridge, August 1902.

Cecil Bendall.

#### Abbreviations and list of chief works cited.

= The archetype -MS when compared with other MSS.; elsewhere A. called simply aMSn. = Anguttara-nikaya. Ang-n. = 'apparently'. app. = Ashtasahasrika-Prajnaparamita, ed. Bibl. Indica. Asht-P. = Atthasalini, comm. on Dhammasangani, ed. PTS. Atthasāl. = Sanskrit-Worterbuch von O. Bohtlingk u. R. Roth. B. & R. B<sup>2</sup> or = Böhtlingk's abridgment of the same (Worterbuch in kürzerer Fassung). W. K. F. B. Sk. = Buddhist Sanskrit. = Bodhicaryavatara, ed. Minaev in 'Zapiski' tom. IV and reprinted Bodhic. in J. B. T. S. India. Bodhic. tika ) = Commentary on Canto IX of the last; ed. by L. de la Vallée-Poussin in his Bouddhisme. Études. or Bep. (IX) = Bodhicaryavatara-paujika, the whole commentary edited by the Bep. same scholar in Bibl. Indica (available for latter part of text only, and for Introduction and Index). = Catalogue of Buddhist Skt. MSS in the Univ. Library, Cambridge Camb. Cat. by C. Bendall. 1883. = Childers's Pali Dictionary. Ch. Dh.-p. or - Dhammapada. Dhammap. Dh.-s. and = Dharmasamgraha (Aneed. Oxon. Aryan Series I. 5). Dh.-samgr. Dh.-spi = Dhammasamgani.

= Journal of the Buddhist Text Society of India (other well-known

Journals similarly cited by initials).

Divy.

ed.

Itiv.

**JBTSI** 

= Divyavadana.

= Itivuttaka.

= 'edition', or 'edited by'.

= Kārandavyūha. Calcutta, 1873. Karanda-v. = Analyse du Kandjour... par L. Feer (Annales du Musée Guimet K. F. tom. 2). = Lalitavistara, ed. Bibl Indica. Lal.-v. Mādhy.-vr = Mādhyamika-vṛtti cd. BTSI (Poussin's edition only available for Index). = Majjhima-nikāya. Majjb.-n. = the marginal annotations of the archetype. marg. Mhy. = Mahāvastu. = Milinda-paŭha. Mil.-P. MS = the archetype; see above (A.). = Mahavyntpatti ed. Minaev (Vol. I. ii. of his 'Buddhism'. 1887) M.-Vyutp. = Catalogue of the Chinese translation of the.. Tripitaka 1883. Nanjio = Nepalese Buddhist Literature by Rajendralala Mitra 1882 Nep. B. L.

Pischel, Gr. Pk. / riss, L. 8). Pugg.-p. = Puggala-paññatti.

Pischel or

Rāstrap. = Rāstrapālapariprechā, ed. Bibl. Buddhica.

Saddh.-p. = Saddharmapundarīka.

Tāran. = Tāranātha's Geschichte des Buddhismus, tr. Schiefner.

Trigl. or ) = Buddhistische Triglotte (St. Petersburg, 1869; cf. Pavolini in

◈❖

= Grammatik der Prakrit-Sprachen von R. Pischel (Grund-

B. Trigl. | Giorn. Soc Asiat. XIII. 87). tr. = 'translation' or 'translated by'.

Vajracch. = Vajracchedikā. Vis.-M. = Visuddhi-magga.





Traditional portrait of Cantideva. 1)

#### § 1. General character and plan of the work.

The Çikshāsamuccaya is, as its name implies, a 'Compendium of doctrine'. The doctrine is that of the Māhayāna school of Buddhism; and there is thus a singular fitness in its having been in part at least the first to appear in a series designed to furnish the original texts mainly, if not exclusively, belonging to this school.

The form of the book is one familiar to students of Indian literature: an author's commentary on  $K\bar{a}rik\bar{a}s$  or memorial verses written by himself.

These Kārikās, twenty-seven in number, are printed ") at

<sup>1)</sup> See below § 7 ad fin.

<sup>2)</sup> So far as the actual words of the Kārikās exist (for they are not all quoted in full), it would have been desirable to print them far more prominently in the text; but I only became aware of their separate existence in the course of my study of the Tibetan version, which at first (in the absence of any guide to my attempts at Tibetan study) I ventured to use only sparingly. My friend la Vallée-Poussin had previously seen from his studies of the Bodhicaryāvatāra-commentary that some kind of mūla must exist.

the end of the present Introduction and constitute a kind of formal framework to the book.

At first sight it would seem natural to suppose that the Kārikās were written first and the book or quasi-commentary afterwards. I am however by no means sure that this was so. Both seem to me a practically simultaneous result of the author's general reading of Buddhist literature.

One curious feature of the Kārikās, which has helped me to this conclusion, is that in several cases they themselves acknowledge their dependance on earlier literature. Thus, Kār. 9 contains an old traditional saying of the Master which is met with as early as the Samyuttanikāya¹). Kārikā 12 goes a step further and actually proclaims the source of its inspiration. Kār. 14 line 1 must also be an old saying, though I have not succeeded in verifying it.

Again, the phraseology of a Kārikā is sometimes suggested by a passage which appears to be quoted in support of it: for example, Kār. 27 (356.8, 9) is clearly inspired by the quoted passage at 357.4-11<sup>2</sup>).

It will be seen from the outline-summary of the whole work, which is also subjoined to the present Introduction that the general argument or groundwork of the treatise is very simple, consisting of introductory matter on the essential duty (faith and self-renunciation) of a Bodhisat, followed by three aspects of his life each regarded from three points of view.

Beyond the Kārikās, which as we have seen are not wholly original, a very small proportion of the book is the work of the compiler himself. Besides a short poetical exordium and a post-script (the latter of not unquestionable authenticity, wanting in

<sup>1)</sup> And elsewhere; see 'Additional Notes' to 119. 9.

<sup>2)</sup> It will be also seen that both the Bodhicaryav.-commentary and Dîpamkara (cited below § 3) quote the Kārikās as from the Çikshāsamuccaya, not as a separate work.

the Tibetan version; see § 7, below) he contents himself with the briefest possible explanations, generally in prose, and makes the scriptures that he quotes, or groups round his Kārikās, tell the story of the religion as viewed by him.

Thus the scheme of the book is similar to that of a standard work from which many of us gained our early notions of the doctrines of Greek philosophy: Ritter & Preller's Historia Philosophia graco-romana ex fontium locis contexta.

#### § 2. Authorship and date.

The unique MS<sup>2</sup>) on which the present edition is founded nowhere gives the name of the author. But the Tibetan version (Tanjur, Mdo 31) attributes both the Kārikās and the work itself to Tanjur or Çāntideva. This attribution is fully confirmed by the Mahāyāna doctor Dīpaṃkara Çrījñāna (Atīça) who frequently refers to Çāntideva and quotes from our text as a composition of his. See below (§ 3) as to this and the further evidence from the Çikshāsamuccaya-abhisamaya.

Tāranātha<sup>3</sup>) represents Çāntideva as having been born a prince of Saurāshṭra in the days of Çīla son of Çrīharsha. It is true that neither this 'Çīla' (if that be his real name) nor any other son of Çrīharsha is known to either Indian or Chinese<sup>4</sup>)

<sup>1)</sup> A more recent and familiar instance of a work on — this plan is the late Mr. II. C. Warren's "Buddhism in Translations". Here, however, the connecting matter contributed by the author is added not pari passu, but in the "Introductory Discourse" at the head of each Section of the Book.

<sup>2)</sup> For notes on the MS, and other materials of the present edition see § 7.

<sup>3) &#</sup>x27;Geschichte' pp. 146, 163; where Çā appears as a younger and ecclesiastically junior (pp. 162, 164) contemporary of Dharmapāla (early VIIth cent.: I-tsing).

<sup>4)</sup> See Sylvain Lévi in J. As (Sième série) 1892, tom. XX. 337. My lamented friend Mr. Watters also examined the Chinese records, especially the T'ang Shu from which Ma-touan-lin's account is taken verbatim. All agree in placing a usurping minister as Çriharsha's successor, but Mr. Watters could not accept M. Lévi's restitution 'Arjuna' as correct, since all the records including T'ungchien-kang-mu ('mirror of history') have the form 'A-lo-na-shun'.

records. Tāranātha also mentions two 1) other works of Çāntideva, the Sūtrasamuccaya and the Bodhicaryāvatāra, stating that the last was written after the other two. The Tibetan Chronicler's statement as to the common authorship of the Çikshās, and Bodhicaryāvatāra is confirmed by two pieces of internal evidence: 1) in the poetical exordia of the two works there are several stanzas in common; 2) in Bodhic. V. 105, 106 we find the repeated study of the Çikshāsamuccaya or Sūtrasamuccaya, especially of the former, enjoined on the student<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> The attribution to Çāntid of a fourth work (Çāriputra.. ashṭaka) in the Tanjur-Index (Berlin copy; verified also at India office) seems to be doubtful. See Huth in Sitz.b. K. Pr Ak. Wiss. (Phil-II.) Berlin. 1895. Bd. XV pp. 284, 272. The text of vol. 123 of the Tanjur is unfortunately missing at the India Office. It will be seen in Tāranātha p. 166 that the legend lays stress on these three works only. In Wassiljev, Buddhismus p. 310 (340) 'Çāntideva' is a slip for Vinayadeva. See the Tib. equivalent and compare ibid. p. 232, note. In Tanjur, Rg. 48.1. I find a short hymn (Sahajagīti) attributed to Çāntideva.

<sup>2)</sup> Several interpretations of these stanzas have been proposed:

<sup>1)</sup> that of Prajnākaramati the commentator, who asserts the existence of four books, a Çikshās° and Sūtras° by Çāntideva and another pair of the same name by Nāgārjuna. No trace of or allusion to a Çikshās° by N. has been found and I do not see how dvitīyan can be reasonably made to mean 'a second pair'. I may mention that I have collated the Tib. version and find that it fully agrees with the Sanskrit text of Prajū.'s comm. on these stanzas.

<sup>2)</sup> that of Prof. Kern ('Manual', p. 127 n. 5), who makes the passage refer to two books only, both by N. This seems to me equally untenable as a rendering of the passage and is even more at variance with facts, for the reasons stated below, regarding the authorship of the present work.

<sup>3)</sup> that Çāntideva is referring to three books, a Çikshās° and Sūtras° by himself and a Sūtras° by N. This goes very well with the Sanskrit text and agrees with Tāranātha; according to it dvitīyam ca has the very natural meaning: «and the second Sūtras°, that composed by N.» The objections to it are (a) the absence (as yet) of any trace of a Sūtras° by Çā.; & (b) the difficulty of supposing that Çā. would describe the work of a celebrated ancient author as «second» to his own of the same name. I do not regard these objections as fatal, but to any scholar who feels them so I would suggest as an alternative rendering:

<sup>4)</sup> to render: «let him look at the Sūtras.° which was composed by N. and which is his (the pupil's) second study». This would agree well with Tanjur, where we actually find that the samkshepa of the Sūtras° (ff. 80) does form a contrast to the vistara of the Çikshās° (ff. 216).

This would hardly have been written, if the borrowing of verses in the exordium had formed a case of plagiarism.

Prajñākaramati, the commentator on the Bodhicaryāvatāra, of whom I shall have more to say later on, agrees with Tāranātha as to the common authorship of the Çıkshāsamuccaya and Bodhicaryāvatāra 1).

I have found nothing in the text itself to contradict the statement of Tāranātha as to the age of Çāntideva. One point notably confirms it. The pandits who translated the book into Tibetan were three in number: two Indians, Jinamitra and Dānaçīla, and one Tibetan Ye-çes-sde<sup>2</sup>) (Jūānasena). Of these the last two<sup>3</sup>) flourished under the celebrated Tibetan king Khri-Ide-sroù-btsan who reigned \$16—838 A.D. A century and a half seems to me an interval just such as one would expect between the composition of a book of this kind and its translation for the use of the Tibetans, whom one would naturally suppose to have been more anxious in the early days of their conversion for the old scriptures than for quite new works. In any case 800 A.D. will be admitted as the latest possible terminus ad quem.

The terminus a quo is somewhat more difficult to determine.

Unlike the commentator of the Abhidharmakoçavyākhyā Çāntideva quotes only Buddhist authors; and of their chronology we know but little. It must suffice to say that Çāntideva represents an advanced stage of Buddhism, in a somewhat scholastic

<sup>1)</sup> Besides the passage quoted in the last note compare Bep. ad I. 25 (p. 32 of Poussin's edition in the Bibl. Indica) and Bep. ad V. 104 quoted below in Additional Notes (to 66. 15), where the Çıkshūso is cited as the work of Çāstra-Lrt (Okāra), a natural description by a commentator of his author.

<sup>2)</sup> A portrait of this worthy is given at the beginning of the volume of the Tanjur (India Office copy) containing the present work.

<sup>3)</sup> See G. Huth in Sitzungsb. der K. Preuss. Akad. der W., Phil.-hist. Kl., Bd. XV (1895) pp. 274—75.

aspect, but with very slight references to Tantrism 1) and these too uncontaminated by the peculiar mystic hedonism 2) which dragged down some of the later literature to the level of very thinly veiled  $K\bar{a}ma$ - $c\bar{a}stra$ .

In spite therefore of the miraculous details<sup>3</sup>) with which Tāranātha has overlaid his account of our author, I consider that the period indicated by him, from the age of Dharmapāla till shortly after the death of Çriharsha, i. e. the middle of the VIIth century, as substantially correct.

It will be seen from the extracts from Dīpankara below (§ 3) that Çāntideva was regarded by an Indian Buddhist scholar early in the XIth century as one of the greatest Mahāyāna doctors; while to Tāranātha and the other Tibetan writers who form the authority of Wassiljev (Buddhismus, pp. 290, 314, 326) his name is equally familiar.

#### § 3. Relations to extant Buddhist literature.

The present work being practically an anthology, it is most important to consider the accuracy of quotation shown by the author.

Especially when compared with the vague and loose way in which Brahmanical commentators often cite their authorities, it

<sup>1)</sup> It is perhaps characteristic of the Buddhism of Tibet in the 9th century (as I have found it in Nepal at the present time) that precisely one of these few mystic passages in the book (139.4—140.12) which we should most gladly (for Çāntideva's credit) have passed over lightly, is selected by the Tibetan translators for repetition at the end of the book. It is evidently meant as a kind of devotional exercise in connection with the reading of the book, like the 'dhyānas' printed in native editions with the Bhagavadgītā. Minaev (Zap. IV. 226) emphasizes the non-tantric character of Çāntideva's works.

<sup>2)</sup> Poussin Bouddhisme Ch. V, § 2; some extracts of this kind occur in the Subhushita-samgraha (see p. VIII below).

<sup>3)</sup> Geschichte pp. 165—167. Tāranātha's naive confession (p. 167.18) of absence of topographical confirmation of one of his statements, reads as though he had made some attempt to verify his sources.

may be maintained that Çāntideva's bibliographical standard is a remarkably high one. He not unfrequently cites chapter 1) as well as treatise.

In the case of all extant works I have collated his quotations<sup>2</sup>) with MSS. Even when these have been early palm-leaf copies, it will be seen, I think, from my notes that the readings preserved in the authology are better than those of the original MSS.

Different recensions from those which we possess have been in some cases used.

An interesting case is the extract (57. note 2; compare Add. Notes) from the Sangharakshitāvadāna, a tale included in the collection now called Divyāvadāna. It is a case of a 'textus ornatior'.

The short extracts from the Avalokanā-sūtra (89, 90) a work incorporated in the Mahāvastu under the title Avalokita-sūtra, have likewise a bibliographical interest, as they represent a text quite independent of that preserved in the somewhat modern MSS, on which M. Senart has had to rely for his admirable edition (Mhv. II pp. 362, 369). In one case, that of the Daçabhūmi, we have fragments of a MS<sup>3</sup>) at least as old as Çāntideva's time. Here too our author's accuracy comes out well.

It would be incorrect, however, to suppose that the whole of the extracts were specially made by Çantideva for the book. The evidence of the Madhyamaka-vrtti and Mahavyut-

<sup>1)</sup> In some cases he has unfortunately omitted the name of the book and named only the chapter-title. An instance occurs at 134 7, where the identification is given in «Additional notes» ad loc. Unidentified cases probably occur at: 165.17 313.1; but see 52, note 1.

<sup>2)</sup> Except a few of the shorter extracts from the Samādhi-rāja (Candra-pradīpa), and one or two passages in the Gandavyāha, where there is no chapterdivision to guide one.

<sup>3)</sup> See 291 note 7 and the plates appended to the present work. I hope to return in the future to the criticism of this fragment.

patti<sup>1</sup>) seems to show that certain passages from authoritative books were regularly quoted and requoted as stock-pieces. I have called attention to several cases of this in the Summary of Contents, and in Index I by the use of the expression 'locus classicus'.

Kindred to this subject is the relation of these Sanskrit Mahāyāna books to the other Buddhist writings. I have elsewhere (JRAS. 1898 p. 870) pointed out in detail the position of Mahāyāna writers in regard to the older documents of the religion, taking as my chief text the extracts at pp. 210—222, which are neither translated nor adapted from the corresponding Pāli passage, but represent the Mahāyānist's handling of the «common tradition of Buddhism» 2).

### Quotations from Çantideva in Sanskrit.

It will hardly be expected that many allusions should be made in extant Sanskrit literature to an author so late in Indian Buddhist history as ours. I have however found two quotations from him in the Subhūshita-saṃgraha an anthology discovered by me which I propose shortly to publish. These are some extracts from the Bodhic. IX (Subh. 28.6): and later on (96.5) another passage or passages not identified d. Both are introduced by the phrase: Çāntideva-pūdair apy uktam.

The relation of Prajñākaramati, the author of the commentary on Çāntideva's Bodhicaryāvatāra, at present in course

<sup>1)</sup> Cf. 67 n. 2. I generally exclude the testimony of the Bodhicaryavataracommentary as to which I speak below; on the other hand the works described
below (pp. X—XII) sometimes quote these stock passages. Atīça (Tanj. 31. 308a)
cites others.

<sup>2)</sup> Another parallel is the quotation at 76.7-15; compare Ang-n. VII. xlvii.

<sup>3)</sup> I showed to my friend la Vallée some passages; and some of these he printed in Le Muséon N. Sér. Tom. I.

<sup>4)</sup> I quote the opening stanza:
yathā gāruḍika[h] stambham sādhayitvā vinaçyati |
sa tasmimç ciranāshte'pi vishādīm upaçāmayet ||

of publication'), to the Çikshāsamuccaya is, I believe, unexampled even in Indian literature. Prajñākaramati frequently refers to the Çikshās. by name, quoting as from it, not only the original portions of the work, but also in some cases the passages quoted by Çāntideva, and this too without indication of their ultimate origin. The curious feature, however, of the book is that not only these (exceptional) instances of specified quotation from Çāntideva, but also the whole number of the very abundant quotations in the work from named sūtras are, with two or three exceptions, taken direct from the Çikshās. I say 'direct' advisedly, because in several instances not only are groups of quotations 2) reproduced in the same order, but even the actual words used by Çāntideva in introducing or coordinating them 3).

References to Çantideva by Indian authors preserved in Tibetan.

The Mahāyāna-literature preserved in the Tanjur also supplies a number of references to Çāntideva and his works. I have noted several in three of the other works included in the volume of the Tanjur (Mdo. 31), at the head of which stand the Çikshāsamuccaya-kārikās and the Çikshāsamuccaya itself.

1) The Çikshāsamuccaya-abhisamaya, a short tract standing next to the Çikshas. in the Tanjur (221—222 a) and doubtless meant to be read as a pendant to it.

The opening verse states that «Çantideva touched the feet

<sup>1)</sup> Paricch. 9 printed in «Bouddhisme. Etudes» pp. 234 sqq. London, 1898 (from «Mémoires couronnés». Acad. royale de Belgique. Tom. LV); Par. 1—5 etc. in Bibl Indica. N. Ser. n° 983-; both publications by L. de la Vallée Poussin.

<sup>2)</sup> See 'Additional Notes' to 8.15, 9.8, etc., etc.

<sup>3)</sup> Compare Çi 120.3, 5 with Bcp. ad. V, 54 and Çi. 144.9 with Bcp. ad V. 87. A full index of quotations will appear in la Vallée's forthcoming edition. English readers will recall the use made by later writers of that curious «Çikshāsamuccaya», Burton's «Anatomy of Melancholy».

of Manjughosha [having] collected from all the sutrantas passages for teaching, 1).

The author of this tract is called in the short title at the commencement simply 'the (man) of Suvarṇadvīpa' 2), but in the colophon 'Suvarṇadvīparāja-Çrīmad-Dharmapāla' 3). The book was 'recited' 4) (?) to Kamala, the traditional 5) guru of Dīpaṃkara in Bengal and to Dīpaṃkara himself. It would thus be not later than the beginning of the XI th century. In view of the assertion that the attribution of the Çikshās. to Çāntideva rests on an erroneous 'Tibetan record', it is worth noting that the book is thus the work of a stranger to Tibet, and was 'translated' (into Tibetan) by Dīpaṃkara and the bhikshu Thsul-khrims-rgyal-ba.

2) The Çikshākusumamañjarī (ff. 222 a—246 a) by the 'great pandit Vairocanarakshita') of Vikramaçilā', in Bengal),

The reference to the Çīkshās. is unmistakeable, as its Tib. title is সূত্ৰ বাত্ৰ বাত

<sup>1) 221.</sup>n. 8—4: तहस्यपेत नृष्ठन्त्रः श्चेष्ठ त्वर्यः नृत्रन्यः वे प्यते शुर्व। यञ्जयः यत्ते भन्त्रस्य स्वर्यः स्वर्यः स्वर्यः स्वर्थः स्वर्यः स्वरं स्वरं स्वर्यः स्वरं स्

<sup>2)</sup> नश्रेम्स्यून्य

<sup>3)</sup> স্থ্য সূত্র স্থা সূত্র ক্রিম ক্রিম তিmpare Sarat Ch. Dās, JBTS. vol. I. i. 8 note ‡, a passage apparently taken from some book which (as so often!) he does not specify.

<sup>4)</sup> 기정도적; but Sarat Ch. ibid. p. 31 and (with him) Waddell 'Lamaism' p. 36 say «delivered».

<sup>5)</sup> Sa'rat Ch. op. cit. p. 8, note +.

<sup>6)</sup> The form is certain as it appears in translation at the beginning, and in transcription at the end, of the book. Our copy has Vikramaçilä.

an author of whom I have found no other mention than the notice in the «Life of Atis'a» 1) that he studied under A. at Vikramaçilä.

This work, as its name suggests, is written on lines similar to the Çikshās.; and for the most part may be regarded as a direct imitation of it. It quotes from the same  $s\bar{u}tras^2$ ), and discusses  $ciksh\bar{u}$  under the same nine-fold classification adopted by  $C\bar{u}$  and  $C\bar{u}$ 

It will be seen from the comparative table below 3) that the whole plan and framework of our book are most closely followed.

Later in the work we find actual plagiarism; for at f. 243. a. 3 not only is Kārikā 23 b of the Çikshās. borrowed, but followed by the identical quotation (from the Vajracchedikā) with which Çāntideva illustrates (Çikshās. 275. 10-13) his memorial verse. On the same page Kārikā 24 b is also borrowed, or adapted ), and illustrated by a reference to the dialogne of Sudhana and Maitreya, with the omission (as also in Çāntideva, Çi. 276. 13; cf. Bodhic. I. 14) of the name of the book (Gaṇdavyūha) where the dialogue is given.

The three vardhanas are discussed 243 - ad fin.

which may be compared with the Tib. of Kar. 24b printed below, just before the text.

<sup>1)</sup> Translated by Sarat Ch. Das in JBTS, vol. I. See p. 17.

<sup>2)</sup> e. g. Candrapradipa 288. a. 2; Akshayamatısütra 229. a 2; Ugraparıpr. 229. a. 5.

That the Çikshāsamuccaya is not referred to by name will surprise no one acquainted with Indian literature 1).

3) The Bodhimārgadīpa-pañjikā (ff. 273 b—334 a) by Dīpaṃkara called Atīça (first half of XIth century).

In this book Çāntideva is repeatedly referred to, and mentioned amongst the chief Mahāyāna-doctors<sup>2</sup>). Besides the lists detailed in the note there is a list of doctors who 'elucidated the meaning of Sūtras', worth quoting here: Nāgārjuna, Āryadeva, Candrakīrti, Çāntideva, Bhavya, Açvaghosha and Candragomin: (324 b)<sup>3</sup>).

Numerous quotations are made from Çāntideva's works. Of these the most important occurs at 303 a where we read: «Ācārya Çāntideva in the Çikshāsamuccaya [says:] 'following all Buddha's word' (etc., Kār. 19 b)')»; later on (317. a. 7) we find mention of «the sūtrāntas and [works] made to illustrate the meaning of other sūtrāntas: Sūtrasamuccaya, Bodhisatva-

<sup>1) &</sup>quot;The normal attitude of a Hindu towards his sources is silence", E. W. Hopkins, 'The great Epic of India', p. 63.

<sup>2)</sup> In the opening verses we find an enumeration: Lama Gser-glin, Çāntideva (associated with the Bodhisat Mañjughosha cf. note 3 below, and Bodhibhadra (ﷺ; at 319 a 7: Nāgārjuna, Āryadeva, Candrakīrti, Bhavya, Çāntideva, Bodhibhadra.

<sup>4)</sup> ฏิ๊บ'កุរ៊ត្ត'ថ្មិ'ग'ថ្មិស'តិ'ग्রूग'ग'गुត 'ग्रञ्ग'ग्रुग'गर्भ'ग्रुर्अ' ঠুंग'ठ्ठ । तयर'ग'लेर'ज्'र्र्नि'वर्गे | Compare the Tib. text of the Kārikās, below.

bhūmi, [Bodhi-]caryāvatāra, and Çikshāsamuccaya». The selection of these four works seems to me significant especially as the order appears to be mainly chronological.

#### § 4. Language

(Dialect, grammar, word-formation).

The literature of Buddhism rests, as all scholars will admit, on a basis originally vernacular. With the rise of the varied divisions in the church the linguistic aspect of the literature becomes more complicated. In the days of Açoka only slight dialectic variations are necessary to make the official language of the edicts intelligible in the several localities where they are promulgated.

In the case of the Sthaviravadins (and possibly other sects) who adopted the Pali, descended from the vernacular and underlying, or represented by, the language of the Edicts, the stages seem clearer. We get an early form in the newly-discovered Dharmapada<sup>1</sup>), an intermediate stage or stages in the older verses of the Pali Piţakas and a later stage in the ordinary Piţaka-prose.

The linguistic history of the numerous other sects is not so easy to trace.

The statement of Wassiliev (Buddhismus, 294 [267]), founded on Tib. authorities, that the several schools of Buddhism identified themselves with special forms of speech is very credible<sup>2</sup>).

In any case it is abundantly clear that the Buddhists who wrote Sanskrit, did so with Pali-Prakrit originals, whether spoken

<sup>1)</sup> Le manuscrit kharosthi par E. Senart J. As. Sept. 1898.

<sup>2)</sup> Of the Buddhistic Apabhramça attributed by him to one school, I hope shortly to publish specimens discovered by myself, with verification from the Tanjur.

or written, as their sources and models, lying in the earlier periods close behind them.

A curious instance of the consciousness of something else than Sanskrit as the real underlying sacred language is found in the charm occurring at 142. 15 quoted from the Vidyadharapitaka where the conclusion is practically a sentence of Pali. This is no doubt used as a liturgical and thaumaturgic language just as Sanskrit in its turn is used in the far East; or as Latin 1) is used in the West. Childers in his Pali Dictionary makes much (sometimes a good deal too much) of the alleged ignorance of 'Northern' Buddhists in misunderstanding of Pali (and Prakrit) forms. Some of these were no doubt wrongly<sup>2</sup>) Sanskritised in course of time. One of his instances is phāsum. This word occurs in a sūtra (of some antiquity)3) quoted in the present work; see p. 129.5. In the note on this passage I refer 4) to 32.2 to show how phasu came in Buddhist usage to have this meaning. One sees here that the word, standing side by side with sukham which is quite sufficient for the sense, is simply put in for its pleasant archaic ring to the ears of the faithful.

Another good instance is the form  $gahanat\bar{a}$ , occurring at 172.3 in a kind of Decalogue belonging to the very earliest material of Buddhism. Here the old vernacular form was clearly kept for its venerable associations. It could deceive no Indian Buddhist reader from the clearness of the context, in spite of its

<sup>1)</sup> Compare Shakspere, Hamlet I. i. 42. The belief in the efficacy of Latin for laying ghosts survives amongst Roman Catholics in England.

<sup>2)</sup> When I find how wonderfully well even as late as the IXth century the pandits who translated the Prakrit Dohakoshas into Tibetan understood the extremelly difficult forms of that work, I must unhesitatingly reject Childers's supposition (Dict.) p. 536 et al., that the 'Northern Buddhists' were misled by ignorance of Pali.

<sup>3)</sup> p. 55 n. 3.

<sup>4)</sup> I had not seen Dr. Hörnle's instructive parallels from Jain usage with his optional explanation (sparçanārha); since adopted by Dr. Pischel (Gr. Pr. § 208). See also Dr. Leumann's review in WZKM. III. 342 sq.

formal 1) resemblance to gahana 'deep'; that the Tibetan translators were not deceived is observed in my note on the word. Another case of retention of Prakrit sounds (vedh-for vyath-) is noticed at 35. n. 11 Moreover if the forms samkalikā, samkalībhūta at 211.9, 11 be compared with the corresponding Pali samkhalikā at Majjh. I. p. 58, med., it will be found that the confusion of forms is sometimes on the side of the Pali tradition 2) and that the Sanskrit-writing Buddhism preserves the etymological one.

Under the head of sandhi note puno'pi (194.14) and yathariva (304.10).

Under noun-forms 3) note the instrumentals in -eno and genitives in -asyo at 194.7 and 195.11 (verse passage). With the former we may compare the Pkt -cnam, and note as an analogy (if there be no actual reminiscence) the Vedic verse-form -enā4). svastinā occurs at 104.11 (and note 5) and 116.2 (prose). In noun-genders we find dhātu as a feminine (138 n. 3) as often in Pali; palāņa as a masc. (242.8); and possibly (but see Pischel, Gr. Pr. § 379) ādi no longer neuter in the phrase ādim krtvā 292.5 (note 2).

Pronouns ayu for ayam (in verse) 103.5; 206.2 si 'his' 302.5 and note. ettaka 174 n. 3; tātuka, yātuka 346.16 (similar forms in Pischel § 153).

<sup>1)</sup> I was at first disposed to alter the form to  $gahanat\bar{a}$ ; but the subsequent discovery (see Additional Notes) of another quotation of the same passage confirms the text as I left it.

<sup>2)</sup> See Senart cited in my note. The curious double form of  $crikhal\bar{a}$  in Prakrit with lh or l (Pischel § 213) may have helped in the confusion

<sup>3)</sup> I have not tabulated here the forms  $rsh\bar{\imath}bhi\bar{h}...rsh\bar{\imath}n\bar{\alpha}m$  occurring together in the Dharani quoted at 331.8,  $\bar{\imath}$  as these read to me like a deliberate sacrifice of grammar to metre. Cf. gen. pl.  $-\bar{\imath}ana$  in verse (17.1, etc.). The MS. (valeat quantum) actually reads a form in  $-cn\bar{\alpha}$  at 347.5, which I have preserved.

<sup>4)</sup> Similarly in the genitive Whitney allows for three passages of the Veda a form in  $-asy\bar{a}$  (-asi $\bar{a}$ ) (e. g. Rv. I. 162. 10). The above two forms are confirmed by MSS. of the book quoted (cf. Add. Notes ad loc.). With bhikshusya (155. 1) cf. Frank e, Pali u. Sk., p 66; and with bal $\bar{a}$ to (4.1) ibid. p. 122

Verb-forms. The imperative  $2^{nd}$  pers. plural uses, as regularly in Pkt. (Pischel § 471), the  $2^d$  pers. of the indicative; see 61 n. 1. The incorrect present-form dadanti (335.10) occurs also frequently in the late portions of the Mbh. 1). More interesting is the future form  $k\bar{a}hiti$  (101.6) from kr; cf. Pischel § 533 ad fin. sincishyati (155.1) yunjishyami 2) 201.4; and bhesyanti (45.12, 46.16) though phonetically nearer Skt., are also formed on Prakrit principles. The potential stiya = syāt (115.2) is a curious and indeed questionable form; the more usual siya occurs at 302.3. Of the s-aorist (cf. Pischel § 516) examples are  $kr\bar{\imath}dishu$  92.12 and the curious form mucyishu from the passive base. Perhaps also  $crn\bar{\imath}shu$  (94.21). °tāpsīs 20.7.

For the gerunds the distinction between-tvā and ya is not observed, as happens also in Pkt. (Pischel § 581) and occasionally in Sanskrit (Whitney § 990 a). Examples: parivarja-yitvā 113.1s; vinivartayitvā 130.1s; adhyāvasitvā 200 n. 3. daditvā occurs (302.7) also in Pali.

Amongst forms in -ya, vijahya occurring twice in 106.11 is noteworthy. Possibly to make metre we ought to read one or both forms vijahāya, according to Prakrit usage (Pischel § 591). The passive participle jighatsita used actively (274.7) is an example of the later Buddhist (and vernacular) usage, of which the stock-example is the name Avalokiteçvara.

Amongst exceptional causals note dhamayati (178.3) Pali dhameti, and dandāpayati (63.13; 67.10) with which compare Pischel § 552 and Whitney cited at 64 note 4.

The compound verb pottiya- (174.7 and note) is, as noted, thoroughly Prakritic.

Under the head of word-formation we may note the Pkt. suffix -ima (Pischel § 602) in purima 177.7, 193.9.

<sup>1)</sup> Hopkins, 'Great Epic' 265.12. In verse plural-forms like pūjayi (4.16)

<sup>2)</sup> A prose-passage, and from the same archaic sutra as referred to above à propos of phasu.

-kā in ghātikā 269.2 prekshikā 52.18, 267.15 seems to be used like -tā to express a state. Another class of formations which I have not as yet found elsewhere are the abstracts in -tā, -nā, -anatā formed not direct from verbal roots after gunation, but directly from the present-stem. Such are: anutsrjanatā (srjat) 183.9; vipaçyanā 108.16; avamanyanā (manyate) 9.7 (sic lege), 92.6; akrudhyanatā 35.9; aparitasyanā 36 n.1; anācchindanatā 126.16; and even pratihanyanā 251.14, which must come from a Passive base 1).

In the common compound word hrīrapatrāpya the retention of the nominative form in the first member (sometimes allowed even in Class. Skt. for nouns in r; Whitney 1250. f., cf. Pāņ. VI. iii. 25), is due, no doubt, to a reminiscence of the Pāli-Prākṛt hirottappa.

#### § 5. Lexicography.

The vocabulary (Index II.) has been arranged to include the chief words of rarity, difficulty or linguistic interest.

It may, however, not be out of place here to call attention to several verbal roots occurring which appear to be new to be literature either as to form or meaning, although registered in the Dhātupāṭha. See the entries under the roots kuṭṭ, cagh, jhash, paṃs, pac. Derivatives from sphaṇḍ (172 n. 1) and probably from \*cip (182 n. 1) also occur.

#### § 6. Metrics.

No essay has been as yet written on the metre and prosody of Buddhist literature as a whole. Nevertheless, the subject is one of great importance to the editor of texts, as well as to the

<sup>1)</sup> Since writing the above I find that this very class of formations provoked the wrath of Kumārila. See Tantravārttikū p. 173. 19 quoted by Poussin JRAS. '02, p. 371 note, where paçyatā (not as yet found) is given as an example of barbarism. Cf. also vikiraņa Av.-ç. 96.7 and Speyer ad loc.

critical student. This has been recognized by Prof. Fausböll in the valuable appendix to his first edition of the Dhammapada (p. 436 sqq.), while in the short preface (pp. VI, VII) to his new edition he expressly pushes further the results obtained by metrical criticism.

One must not ask too much of the pioneer who brings out an editio princeps. But it certainly would have been well if editors of verse-texts both Sanskrit¹) and Pāli had paid more attention to metre. Is it too exacting to propose as a canon for the editor of the future that no one has a right to print as verse, without note or comment, lines that will not scan? If new rules are required let him enunciate them in his preface. (The present remarks are an attempt in this direction). If after every deduction has been made, the 'legitimus sonus' does not appear, then let him note the fact in his commentary. This will be tantamount to an admission that the true text has not been preserved, or to an invitation to the critical ingenuity of the scholarly reader.

#### Prosody.

In Buddhist Sanskrit poetry the general rule that any two consonants suffice to make the preceding vowel 'long by position', does not apply.

It seems to me not improbable that the former existence of a very large body of Buddhist poetry<sup>2</sup>), where less prosodial strictness prevailed, may account for some of the discrepancy in the native authorities on Prosody, as to what constitutes 'position' <sup>8</sup>).

A good typical passage for the study of these metrical usages is the extract from the Ganda-vyūha at pp. 101—04,

<sup>1)</sup> In Buddhist literature the most flagrant instances are the editions of the Buddhist Text Society of India. As to Epic literature compare Hopkins, Great Epic Ch. IV.

And possibly also popular song-literature, less strictly composed.
 See the valuable essay of Weber, Ind. Studien VIII. 219 sqq.

especially as here we have been able to control the readings of our MS by an ancient Codex of the sūtra quoted.

Here, then, in a single line (102.5) we find vowels short before mute -1-r or l (dharmatri ripūkleça) and at 102.8 before mute -1-v, (varădv $\bar{i}$ pa) $^2$ ). It may be noted that all the examples from the Gaṇḍavyūha, if not vowels at the end of a word (cf. Weber, Ind. St. VIII. 226.1) occur all at the end of members of a compound. The case of  $\bar{a}$ dvit $\bar{i}$ ya (195.16) seems to go a step further.

The licence however extends beyond the case (familiar from Latin usage) of a mute followed by a liquid. In a single line (103.2) we find two short vowels before sibilant — nasal (maitri snehāsmṛti). Soft mute — nasal: priyājā (Rāṣṭrap. 21.6). Nasal — semivowel sāmyak° (18.11, where my note is unnecessary).

Many of these licences are possibly to be explained by reference to a Prākṛt original, which would of course give forms such as adutiya, sati and so on.

A similar influence is probably traceable in some curious cases where double consonants seem to be quite disregarded, a phenomenon with which we may compare in ancient times the spelling of the Açoka inscriptions, or in modern times our own ordinary careless English pronunciation of double letters as compared with that of Italian<sup>3</sup>). See tānninna 54.1 (which should have been printed as a Trishtubh: see Add. Notes; 106.13, ijjvāl° (si vera lect.) 103.3. To the same category belongs a scansion such as the remarkable

āksāyākshāntī ākshobhya 328.3, where aksho is common, being pronounced indifferently as ākkh or ākh.

<sup>1)</sup> A licence exceptionally allowed in Classical Sanskrit poets. See Bollensen in ZDMG. xiv. 291.

<sup>2)</sup> So too priyadvesha 206.4 (from Lalit.-v.), and compare Bollensen ZDMG. xiv. 292.

<sup>3)</sup> Max Müller gives an analogous case from the Rgveda, 'Vedic Hymns' (SB.E. vol. 32) p. cix.

Not less suggestive of Prākritic influence is the case where a short vowel is scanned long before a consonant -r e. g. parī-gṛhītā 43.6,8.

Anusvāra. As early as the Pāli Canonical texts we find anusvāra regarded in two opposite lights:

- 1) an evanescent sound liable (α) to be dropped or (β) to be elided with the preceding vowel like final m in latin. See Dhammap. v. 74 and the exx. cited by Fausböll (ed. 1. pp. 268—9) ad loc. As to analogous Vedic usage see F. M. Müller, 'Vedic Hymns' (S. B. E. vol. 32) p. CXVII;
- 2) a strongly pronounced nasal, which may be scanned long irrespectively of the natural quantity of the preceding vowel. Example: Majjh.-n. I, p. 168.7.
- Of 1 ( $\alpha$ ) examples are quite common. It will suffice to cite the genitive plural in  $-\bar{a}n\bar{a}$ , often found in verses both in Buddh. Skt. and also in Pāli. 1 ( $\beta$ ) is rare, but I think not unexampled in Buddh. Skt. Of 2) examples are quite common in at least one poem the Bhadracarīpraṇidhāna [297.3 (twice), 5 and note] and the usage occurs occasionally elsewhere 1). In Prākṛt it is frequent 2).

### Metre.

It will hardly be expected from the editor of a collection like the present which is only partly in verse, and verse of widely varying dates, to give a minute metrical analysis of all the verse-passages here quoted. Still in the absence of any work even on Sanskrit metres in general (still less on the metres of Buddhistic poetry) at once comprehensive and practical<sup>3</sup>), a short classified

<sup>1)</sup> e. g. Samādhirāja (Candrapradīpa): so that at 194. 13 the text, which I now find to be confirmed by the R.A.S. Hodgson MS., may stand, and need not be amended as I suggested in the note. Compare also 17.4 (from the same work).

<sup>2)</sup> Exx. in Hala, Weber's ed. 1, Intr. p. 47. See also Pischel, Gr. Pr. \$\\$ 348-350 on the whole question, comparing \\$\\$ 178, 179.

<sup>3)</sup> i. e. to occupy the same relation to the native authorities and to usage that Whitney's Grammar does in matters of language.

summary of the chief metrical features of the present work may be acceptable.

The metres may be thus arranged:

- I. Cloka, and
- II. Trishtubh-Jagati the two commonest metres.
- III. Fixed metres (aksharachandas)—to which group indeed the greater part of class II really belongs. Here we may subdivide thus:
  - 1. A new metre 242-3.
  - 2. Dodhaka 2, 256, 297, 327-347.
  - 3. Totaka 203-207.
  - 4. Rathoddhatā 101.
  - 5. Vasantatilaka 1, 217.12.
  - 6. Çardulavikridita 259.
  - 7. Mālinī 366 (last stanza; not in Tib.).
  - 8. Pramitākshara 195, 318-320.
  - IV. The intermediate class called Ardha-samavrtta.
    - 1. Pushpitāgra 195.6—11, 257.
    - 2. Aupacchandasika 1.
    - 3. Vaitālīya 237—241.

### V. Mätrachandas.

- 1. Āryā (ordinary type) 155.4-9.
- 2. a new variety (?) 262.
- VI. Metrical prose (?) 164.8-7, 262.

I. As to the *cloka* the passages quoted in this metre are mostly of the ordinary type. On reading the excellent chapter on Epic metres in Prof. Hopkins's 'Great Epic' I perceive that certain corrections which I had proposed on metrical grounds become unnecessary in view of the usage of the earlier clokawriters. Thus at pp. 14, 1. 8 the reading of the MS. (see note 1) may stand. It is merely a case of a hypermetre (here with the

third  $vipul\bar{a}$ ) really common in early clokas, just as I had myself found it in the trishtubh-group (p. 92, note 4) later extending it (p. 160, n. 5) to the cloka. See Hopkins op. cit. p. 253. Similarly at p. 45.1, nothing need be altered, if we regard it merely as hypermeter with the second  $vipul\bar{a}^1$ ).

II. It would certainly have been clearer if I had from the first treated the *Tristhubh-Jagatī* class as a more or less free metre, instead of attempting, as I did more especially in Fascic. I., to make the lines conform to the classical norm of Indravajra. As a matter of fact the great majority of the lines do conform to this norm, but traces of earlier usage, analogous to those occurring in the Mahābhārata, are constantly found. To the frequent hypermetron we have already referred: and in the same note (p. 92, n. 4) I point out the easy 2) transition to Jagatī (Vamçastha). The resolution indicated at 217 n. 4 seems unusual, nor have I found even in the numerous Epic forms of Trishṭubh collected by Hopkins an exact parallel for the development noted at 299 n. 2.

III. On the not very numerous metres of this class not much need be said.

We may take first the unidentified or new metre occurring at pp. 242, 243. As there observed (note 5) the arrangement of syllables occurs as the first  $p\bar{a}da^3$ ) of a longer metre (*Upasthita-pracupita*). In the passage before us we also find line broken by two cæsuras: and moreover the initial long syllable, as so frequently, is liable to resolution. Thus the final result is:

<del>- | ----- | ---</del> | | |

<sup>1)</sup> An example of the fourth *vipulā* 'almost completely absent in Classical writers' (Hopkins) occurs at 127.10.53.9 is a rare cloka-form. See Hopkins p. 457 (\$\frac{1}{2}\$ 45).

<sup>2)</sup> Accordingly the correction at 80.8 seems superfluous.

<sup>3)</sup> It also occurs as the first pada of two stanzas in the Mahabharata; Hopkins, Gr. Epic p. 852.

Only nr. 2 the simple dactylic Dodhaka can be called a favorite. In the last of the passages cited (p. 327 sqq.) it is handled with some freedom, dactyls (---) being frequently resolved into ----.

- 3. Totaka is closely analogous to the last with 4 anapaests in each pada in place of the 3 dactyls and spondee.
- 4—7. Of Rathoddhatā, Vasantatilakā, Çārdūlavi-krīḍita and Mālinī we have, as will have been seen, only a few examples. The second occurrence (217. 13.14) of Vasantatilaka is interesting as coming after a trishṭubh, thus illustrating the development of the stanza (noted by Hopkins p. 333) from the hypermetric trishṭubh.
- 8. Pramitākshara. I take this metre last, because, as will be seen from 318 note 3 and the notes (esp. 321 note 1) and variants in the succeeding pages, the free treatment of the metre places it as a transition between this class and classes IV and V. It is of interest to note that the few pramitāksharas occurring in the Mbh. are associated with lines of the latter class (Hopkins p. 353).

Summarizing the usage of this class (fixed metres) as whole, we may note that none but the Dodhaka (no. 3) is much used and that this is handled in the free manner characteristic of early poets.

IV. Ardhasamavrtta, metres of unequal padas. Of Pushpitagra we have two examples which call for no remark 1).

The only example of Aupacchandasika occurs in the few verses in the introduction, doubtless by Çāntideva himself.

Of Vaitālīya closely allied to the last we have a more interesting example, pp. 237—241, and as it is taken from the Lalitavistara, of which MSS are at least numerous though none are ancient, one can discuss its details with increased confidence.

<sup>1)</sup> See Add. Note to 195.12, 13 as to what seemed a variety of Pushpitagra. The variants illustrate the difficulty of dealing with metre on the basis of a single MS., even a good one.

It will be seen from the notes that the metre is handled with considerable freedom, though not more so on the whole than in the 30 instances occurring in the Dhammapada analysed by Fausböll (ed. I, p. 441).

# V. Mātrachandas (Āryā etc.).

There are very few examples of Aryā in the book.

- 1. The three stanzas on p. 155, ll. 4-9 are possibly Çantideva's own.
- 2. The passage at p. 262 is more interesting, surrounded as it is by what looks like metrical prose. I have called attention in the note (3) to the peculiarities, but the passage is too short to found elaborate theories on it, though it has a somewhat primitive appearance, metrically speaking.

VI. I have ventured to call p. 262 lines 9—12 and probably also ll. 1, 2 of the same page, 'metrical prose'. I place provisionally 164.3-7 under the same heading; though possibly the future editor of the Suvarna-prabhāsa (in the present series, I hope) may have more to say about it.

# § 7. On the MS. and the versions, Tibetan and Chinese

(with a description of the Plate and of the portrait [p. I]).

The unique MS. 1) on which the text of the present edition mainly depends is written on stout paper, of the kind generally employed (in cases where palm-leaf was discarded) in Nepal from the XIVth to the XVIth century. It has no glaze and is of a brownish white colour, the edges being smeared with yellow 2). The MS. in written by two scribes, as is shown in the Plate fig. 1 which

2) The same applies to a part of the body of the last page shown in Plate fig. 2,

where the yellow portion appears darker in the photograph.

<sup>1)</sup> Cambridge University Library (Wright Collection) Add. 1478, described in my printed Catalogue at p. 106. The India Office MS. is, as I have stated in the preliminary Introduction (to fasc. I), a mere copy of this MS.

reproduces the pages where the second scribe finished his task and the first resumed. In my description of the MS. (Catalogue p. 106) I estimated the age of these writings as 'XIV—XVth century'.

In the writing of the first scribe the following early features should be noted:

The curve generally (though not invariably; modern form onapattth Plate, fig. 1 l. 2. col. 2) used for medial i.

The short form (without flourish) of medial  $\vec{u}$  (Fig. 1 1. 2 supadyate, giro).

Initial I and I (Fig. 2 1. 1. Iti; Fig. 1. 4. Igrarah). Dh 1) (Fig. 2. 1 dharmā) and g (greshthā Fig. 1. 2).

These four forms all show forms distinctly earlier than the Bengali MSS, of the XVIth century?).

Bengali MSS, of the XVth century are not common.

The best example is that reproduced at Pl. 33 of the Pal. Soc. Or. Ser. In this document I (initial) presents a different form from our MS, and p is a little nearer to the Kigari (in itself a mark of antiquity); but i (medial) and dh are notably more modern than our MS, and q slightly so.

Raj. Mitra's MS. (in aNotices» V. Pl. ii) belonging to Caka 1417 also comes at the end of this century (1495) but is markedly more modern 3).

Of the XIVth century we have unfortunately no MSS. in Bengali hand to compare<sup>4</sup>), and can thus only be guided by the forms of certain letters which (notably i medial, dh and c) resemble

<sup>1)</sup> In inscriptions this form (d) last occurs early in the XIth century according to Bühler, Ind. Paläographic Tafel V, cols. xvi, xvii.

<sup>2)</sup> To this century belong several of the MSS. reproduced (rather roughly) in Raj. Mitra's aNotices, vol. 5 etc. See also Paleographical Society, Or. Ser. Pl. 82, A 1, in spite of my doubts at the time when I edited the plate. Very numerous MSS since discovered and mostly examined by myself have left no doubt as to the meaning of the abbreviation ala. sam... Accordingly the date of this MS. is Lakshmana Samvat 452 (A.D. 1571).

<sup>3)</sup> The date on Raj. Mitra's Pl. i. of his vol. VI seems to me doubtful.

<sup>4)</sup> Rāj. Mitra's MS. reproduced in "Notices" V. pl. iv. looks at first sight like an exception, but any one who will read the second line of the colophon (including the chronogram), not merely the figures, will see that he has mistaken Çaka for Vıkrama.

more closely our earliest Bengali MSS. (Pal. Soc. Or. Ser. pl. 81; end of XIIth cent.). Of the second scribe I have less to say because he writes a more conventional and less progressive hand, the 'Lantsa'. On the other hand it will be seen from the 'Table of Letters' that there is a certain amount of progressiveness in the writing even of the Lantsa type. There is, for example, no certain case of dh formed like Nagari \( \pi \) after A. D. 1216\( \frac{1}{2} \)). So that the evidence of this test-letter as formed by both scribes brings us to about the same time, the end of XIIth or beginning of the XIIIth century. If, therefore, any correction be necessary, it would be in the direction of making the MS. older and describing it as 'XIII—XIVth century'. Against this conclusion it must not however be forgotten that paper is very rare in Nepal at so early a date 2).

Regarding the punctuation and sandhi of the MS I made some observations in my preliminary Introduction [to Fasc. I]<sup>8</sup>). On the latter point I may here note that from Fasc. II of the text onwards I adopted (often for the sake of clearness) what seemed to be a fairly consistent of the MS., the extension of the use of avagraha to the case where initial  $\bar{a}$  follows final  $\bar{a}$  (not merely e or 0).

On the marginal notes in the MS. see the preliminary Introduction p. V.

There are two colophons, which can be read in the Plate, fig. 2.

<sup>1)</sup> Cambr. Add. 1648; exact date verified by Prof. Kielhorn. 'Lantsa' is Hodgson's name (As. Res. XVI, Plates).

<sup>2)</sup> See my Cambridge Catalogue p. xxviii; and on the whole question of paper in the several parts of India compare Hörnle in JASB for 1900; LXIX. i. 121. A. D. 1354 is there given as the date of the earliest paper MS. in the Maithili writing.

<sup>3)</sup> On the dot in the punctuation of Buddhist Sanskrit MSS., see also Kern

Jat.m., preface p. viii.

4) Consistency is not, however, a virtue of our scribes; even the spelling

dushkha (Prelim. Introd. p. IV. n 2) which I considered quite settled, is not adopted
by the second scribe

As to the first, in the handwriting of the chief scribe of the MS, I know nothing of the Mahayanist Jāgaddala-paṇḍita-Vibhūtican dra who gave the MS. as a pious gift.

The second colophon, written in writing of the XIXth century and blurred in the photograph for the reason already mentioned, refers to the ownership of the MS. in much later times. Niramuni living at the celebrated Yampi-vihāra (cf. Cat. 77, 173) in Lalit-Patan is identical with the pandit who made (in 1832) the copy of the Bhadrakalpāvadāna now in the Wright-collection at Cambridge (Add. 1411; Cat., pp. 88—91). The handwritings agree, as I find on comparison with that MS.

Fig. 3 of the Plate has been selected as a specimen of the secondary authorities, the MSS of the now extant stirras quoted by Cantideva. The negative is one of a considerable number taken by or for me from a mass of fragments, which I discovered in the library of H. E. the Mahārāja of Nepal and subsequently obtained on loan at the India Office for my use. I propose to describe the collection in some detail in the full account of my Journey, which I have still to publish. At present I may say that I consider this fragment as the finest example of calligraphy among the palmleaves of the early period (IV-VIIth cent.) yet discovered. The squareness and regularity of the letters bring it nearer to the standard of a well-cut Gupta inscription than any example of penmanship that I have seen. It will be especially instructive to compare it with a good example of the Nepalese Gupta inscriptions, such as that of Amguvarman with date equivalent to A. D. 635 forming Plate I in my 'Journey ... in Nepal'.

The agreement of the two documents in several of the more important «test-letters» is perfect; e. g. y (characteristically Nepalese) k, sh, s; also  $\bar{u}$  medial. As archaisms in the MS, note the forms of 1) I (initial) which disappears at beginning of VIth cent. 2) E (initial) with apex to left, cf. Bower-MS. 3) h formed like Roman J, III—Vthcent. only.

On the whole therefore, allowing for the more archaic character of epigraphic writing as compared with MSS., the sixth century seems the latest possible date.

### The Plates.

It should be here noted that in the photographic plate figures 1 & 2 are photographed to exactly half the size of the original. Fig. 3 is rather under half-size, as the MS measured (on the average of its much frayed and broken leaves) about 19 inches (48 to 49 centimètres).

The smaller plate at p. I. gives the traditional portrait of Cantideva, reduced (1/2) from a drawing by a native artist (early XIXth cent.) contained in an Album belonging to the Asiatic Museum (St. Petersburg) which is to be published by d'Oldenburg in the present Bibliotheca. It is most interesting to note that the second portrait of our author mentioned below as existing in the Tanjur (London copy; not in the St. Petersburg copy) represents substantially the same physiognomy and costume, with some varieties of detail. The head forms in the opposite direction, but is covered by a similar cap, to which three horizontal stripes are added. The right hand instead of forming a  $mudr\bar{a}$  (?) holds a small  $p\bar{a}tra$  like that figured by Gruenwedel in Myth. B. p. 114. The throne is rather more ornate in the Tanjur, and is sloped so that the feet there almost assume (in allusion to Cantideva's princely origin?) the forbidden rājalīlā-pose (infra 385.15).

# The Tibetan version.

The copy of the Tibetan version employed is contained in the block-print forming vol. ki (31) of the Tanjur (Mdo) in the India Office.

On the first page are portraits of Çantideva and of the Tibetan translator Ye-çes-de (see p. V.).

The translation seems to be fully up to the standard of intelligent literalness, characteristic of these works. So that its value to the editor of a unique MS. would be hard to overrate.

Besides this it has the advantage of representing an unabridged and consequently older recension of the text. Besides variants mentioned in the notes, I would call attention to the extract at p. 178.9 sqq. from a sūtra (Upāli-paripṛcchā) of which I have succeeded in discovering a fragment of the Sanskrit original. Here it is instructive to find that the Tib. agrees with the original text, reproducing all its (unnecessary) repetitions and verbiage, whereas our recension of the Çikshā-text at ll. 12—13 makes a judicious abridgement evam yāme yāme. Here the Tib. plods wearily through each watch! So too at 196 (note 5) the Tib. quotes at greater length. On the date of the version see p. V. above.

### The Chinese version.

In Nanjio's Catalogue its identity is concealed in a strange manner. The title (no. 1298) is rendered 'Mahāyāna-saṃgītibo-dhisattva-vidyāśāstra'. The author is said to be 'the Bodhisattva Dharmayaśas' 1) (i. e. doubtless Dharmakīrti) and it was translated A. D. 1004—1058. It was no doubt the imperfection of this description that prevented my lamented friend Mr. Watters from finding the version, in spite of my repeated enquiries as to anthologies in general. As it is, I am entirely indebted for such knowledge as I have of it to my friend Prof. Leumaun, through whom I first learned its existence, and to his Japanese pupil Mr. U. Wogihara who has spared no pains in sending me every detail regarding the book that I enquired of him. As the discovery was only made during the printing of the last Fasciculus, the bulk of the information concerning it is necessary relegated to the 'Additional Notes'.

The Chinese version, two centuries later than the Tibetan, agrees more closely with our present text than the earlier version

<sup>1)</sup> The same 'Dharmayaças' is credited with the authorship of the Vajrasuci, elsewhere always ascribed to Açvaghosha.

does, as regards the compass of the text translated. See for instance Add. Notes to 195 n. 7, 199 n. 1, 235 n. 5, 250 n. 1 and other passages where the Chinese agrees with our Sanskrit in reproducing an abridgement of a longer version preserved in the Tibetan. On the other hand, the namaskāra to Mañjuçrī at the end of the whole work, wanting in the Tibetan, is reproduced in the Chinese 1).

In a few cases (less numerous than those just noticed) the two versions agree with one another in excluding passages found in our Sanskrit. A case in point is the passage 269.10—270.7 [compare 269 n. 4 and Add. Note]<sup>2</sup>). Still more interesting is the first line of Chapter XV (cf. Add. Notes), which reads almost like a criticism on Çāntideva inserted by a later redactor of the text.

We can thus distinguish at least three stages in the text:

1) the IXth cent., the date of the Tibetan version, 2) the XIth cent., that of the Chinese version, 3) XIVth cent., approximately the date of our MS.

<sup>1)</sup> It is probably referred to in other documents preserved in the Tanjur see p. X. n. 1 above.

<sup>2)</sup> Compare also 283 n. 2 and Add. Notes.

# SUMMARY.

Chapter 11) (Proem and Kārikās 1-4).

Introductory portion.

Exordium in verse, extolling the merit of heaving the Word. The author has no new tale to tell nor is he striving to explain another's meaning, but to speak his own mind?) (1). The auspicions moment must be chosen, though this is hard to find.

Preliminaries of the religions life: self-abnegation for others' good, faith, and the quest of enlightenment (Kär. 1, 2). Poetical eulogies on faith (2—5).

On bodhicitta (direction of the mind towards enlightenment) Illustrative quotations. Parable of the pacurathagatika bodhisat (7). Four causes for bodhicittotpāda and two subdivisions of bodhicitta (8. 8–15). Bodhicitta valuable in itself apart from conduct (caryā) (9). The vow s) (samvara) of the bodhisat

<sup>1)</sup> In this abstract I have emphasized the Kārd.ās discussed, as these give the best key to the work as a whole, as well as to the chapter-division. The names of the chapters (not invariably forthcoming in the MS.) are here neglected as unsatisfactory, since they often reflect only the latter portions of the chapters, not the whole of each The large numbers in parentheses refer to the pages of the text.

<sup>2)</sup> So I understand svamano bhāvayitum ato exhibit or show forth the products, not primarily of others' invention, but of my own; namely my original  $K\bar{a}$ -rihās, which the quotations from other authors merely illustrate». The Tib. takes the phrase 'meditate in (or, on) my own mind' 4, b, 3).

<sup>3)</sup> Here begins really the discussion of Kār. 3 (see below). The Kārikā is never fully quoted and only alluded to quite at the end of the present discussion (17.9, 10). From the Tib. I have suggested an English translation and a partial restoration in the table of Kārikās, which I have printed at the end of this Introduction, that it may immediately precede the main text itself.

can be taken even by one who has not entered on the bhūmis (stages of enlightenment). The taking of the vow, its conditions and its solemnity (11.15, 16). In taking it one must not be content with the prātimoksha merely, but must learn its vital points from the scriptures (Kār. 3; pp. 17.5—12).

On self-abnegation: several extracts on the duty of abandoning for the good of others, not only material things, but also one's past and future Kuçalamūla.

Main Argument.

# Chapter 2 (Kār. 5, 6).

Part I. On Preservation. I, § 1. The duty of self preservation (Kār. 5); because (Kār. 6) only thus can one preserve others.

This self-preservation is to be effected (1) by never giving up the *kalyāṇamitra* (true friend) (34—41); and (2) by study of the scriptures (41—44).

# Chapter 3 (Kar. 7a).

On the different means of self-preservation.

The avoidance of evil (anartha); Kār. 7a. General topic (45—47). Special means: by avoiding frivolity (47—49). Māra's machinations (49—51). Avoid also: bad friends, forgetfulness of bodhicitta, despondency 1), want of enthusiasm (51—55); also avoid evil by active service (vaiyāvṛtya) of man, and of the Church.

# Chapter 4 (same topic).

Other kinds of evil. Locus classicus on sin and confession (59—66). Five sins (mūlāpatti) of a sovereign; eight of an ādi-karmika bodhisatva.

Memorial verses by Çāntideva on the same subject (66 -7). The ten great transgressions (akuçala karmapatha) and there

<sup>1)</sup> Thus hope by implication is also a Buddhist virtue.

future expiations in hell (69-73). Avoidance of carnal passion (73-78).

Duties of married life (78); more as to carnal passion (78-83).

Sin of not helping the Faithful. Honour to bodhisats and to the laity (87 sq.). Attempts for their salvation; how to be "fishers of men" (94—5). Sin of opposing religion (95—97).

# Chapter 5 (same topic; and Kar. 7b).

Special means for avoiding evil; making solemn resolve  $(sam\bar{a}d\bar{a}na)$  (97—99). Other instances of resolve (100—101). Avoidance of covetousness and of five  $\bar{a}r\bar{a}mas$  (102—115).

'How to secure all this avoidance? By avoiding all fruitless waste' (Kār. 7b; 116). The bodhisat must act only in the interest of others. His mind must have no 'leakage' (achidracittatā); but without the abandonment of the active duty (caryā) of a bodhisat be associated with 'vacuity' ( $c\bar{u}nyat\bar{a}$ ).

# Chapter 6 (Kar. 8-13).

The last-named avoidance is secured by mindfulness (Kār. 8a). Twelve varieties 1) of this (118). Enthusiastic observance of this rule leads to quietude of mind (Kār. 8b). Concentrated thought (samādhi) as a means to knowledge, leading both to prajāā and samprajanya (119, 120). Such samādhi joined with çīla (for these are mutually helpful) leads to the preparation of the mind (citta) on which all depends, to dharma (in all senses) and hence ultimately to bodhi (121—23). One must therefore keep the mind in quietude and steadiness (Kār. 9b, 10) feārless of a

<sup>1)</sup> Referred to as if a locus classicus in Bop. ad V. 29 (111.14).

doomed world's contempt (Kār. 11); one must succour all beings (Kār. 12), causing no scandal (125), using kindly speech (126), by gifts of medicine (cf. Kār. 13) food etc., (127—143). Medicine includes use of spells; specimens at 140—42.

Part I, § 2.

# Chapter 7 (Kār. 14-16).

Not only one's bodily faculties, but their due [exercise and] enjoyment (bhoga) must be maintained (Kār. 14). We must accumulate so as to have a store from which to give to others. How to give. (144—46).

Part I, § 3. Preservation of merit (puņyarakshā) (Kār. 15a).

The true motive for meritorious action is neither hope of heaven nor fear of hell. Good action, especially giving, must be ungrudging 1) and unostentatious (Kār. 15b). He who desires merit must be (Kār. 16) free from covetousness and pride, contented and unquestioning as to the Faith. Absence of covetousness and of pride exemplified (149—51). The contrary deeds are works of Māra (151—2), classified in ten groups. Humility and devotion to teachers (153—7). Charity (maitrī) and modest courage.

Part II. On Purification.

# Chapter 8 (Kār. 17-19).

Part II, § 1. Purification of the bodily frame and faculties (Kār. 17). Animals, who once were men, may eat my corpse; and ultimately after rebirth attain heaven and nirvāṇa'. Purity of person (159—60). Purification from sin (Kār. 18, 19). Four remedies against influence of accumulated bad Karma (160): 1) self-accusation and confession (160—171); 2) outweighing the past evil action by good acts, e. g. by cūnyatādhimukti regarding the

In Pauline language: μὴ ἐκ λύπης (cf. paçcāttāpa)-ἢ ἐξ ἀνάγκης. (Π. Cor. ix. 7).

great sins (171—2), by mystic vision in dreams and by ritual-offerings (173), by the virtue of meditation on sacred Names and by fasting (174—5); 3) expiation, especially by abstention from taking life and from stealing (176—77); 4) by 'taking refuge' and purifying the heart.

# Chapter 9 (Kār. 20).

The virtue of patience for accomplishing the four objects mentioned in Kār. 20. Indifference to worldly conditions (180); patience even under tortures and attainment of a certain form of samādhi (181—2). On the state called muditā (183—4). Three aspects of patience (184—8).

# Chapter 10 (Kar. 20a pada 1).

On hearing the word (*cruta*). Eighty forms of this (190); definition of *dharmasambhārayoga* (191). Certain *çāstras* to be avoided (192).

# Chapter 11 (Kār. 20a, pāda 2).

Praise of the forest-seclusion (193-6); its conditions and the duties of the recluse (196-201). Visits from kings and others (197). Characteristic objects of dread to the recluse (198-200). He must think that though he is alone, the Buddhas know his thoughts.

# Chapter 12 (Kar. 20b).

Special subjects of meditation for the forest-life. On the dhyāna-pāramitā. Meditations on the impurity (açubha) of the body (Kār. 20b pāda 2) as a cure for the vice of passion (206—212). Benevolence and pure affection as a cure for the vice of hatred (dvesha) (212—219). Meditation on the theory of causation as a cure for the vice of 'confusion' (moha).

# Chapter 13 (Appendix to Kar. 20).

Apparently as an appendix to the foregoing, the four smrtyu-pasthānas (subjects of mindful reflection) are treated: 1) on the body as impure (228—232: cp. supra 206—212); 2) on the sensations (vedanā); 3) on thought (cittā) (233—6); 4) on the conditions of existence (dharma).

# Chapter 14 (same topic).

A further digression (suggested by the closing section of the last chapter) on cūnyatā 'the vacuity of things'. Locus classicus on the nature of the dharmas and karmaphalasambandha (244—256). Further extracts as to the doctrine of vacuity (257—64). Such doctrine embodies the prajūāpāramitā and conduces to 'purity of thought' (264). To the same end contribute 'self-disdain' and avoidance of [evil] communications (265, 266).

Part II, §§ 2, 3.

# Chapter 15 (Kar. 21).

Purity in respect of enjoyment (Kār. 21a), and of religious action (punyaçodhana, caryāpariçuddhi) (21b) under the aspects of 1) liberality (270—1); 2) virtuous action (271—3) in general, all the pāramitās being implied.

Part III. On Increase.

# Chapter 16 (Kar. 22-25a).

- Part III, § 1. On increase in general (Kār. 22). Increase of bodily and mental vigour (Kār. 23a) Ten ways in which a Bodhisat shows Part III, § 2. power (273—75). Increase of enjoyment (Kār. 23b; 275).
- Part III, § 3. Increase of holiness which is the 'root of all increases' (Kār. 24). For this he must strive with firm resolve, and must 'do good to the unthankful and evil' (276—284). How to

strengthen the resolve; more as to the resolve itself (284—86), which should be linked together for mutual support with compassion (286—289). The value of religious observance and of worship (Kār. 25a). Confession and penitence, as already described, and other observances (289—91). Locus classicus on the ten mahā-pranidhānas (solemn aspirations) (291—295). Ou parināmanā (296—7).

# Chapter 17 (Kar. 25a, contd.).

How do such observances produce merit? Advantages of various acts of veneration, especially to  $st\bar{u}pas$  (297—309). On veneration of a Buddha; on 'meeting with and seeing' him (samavadhāna, darçana) (309), even by pictures or book-illustrations (311). Preservation of caityas etc. (311—12). Means of increasing holiness in general, both inward and outward.

# Chapter 18 (Kar. 25b).

One must practise faith and three other virtues (Kār. 25b, pāda 1) namely: reverence, humility and courage. These 'lead to distinction' (viçeshagāmitāyai). One may also cultivate the afive moral qualities» or the afive moral forces» (each set beginning with faith) (316—317). Also one should be mindful (Kār. 25b, pāda 2) of Universal Love (maitrī) and of Buddha (317—322); also of 'the Law' and the 'Church' (322—327); likewise of the virtues of Bodhisats in general (327—347).

# Chapter 19 (Kar. 26, 27).

Increase of holiness furthered in three ways: (1) by care for the weal of all beings under all conditions (Kār. 26a, pāda 1). The salvation of the world must be our thought when making votive offerings, and at other times (348—50). (2) by gifts in

sincerity (Kār. 26a, pāda 2). The spirit in which offerings, both substantial and in the form of teaching, are to be made. Auspicious formulas for the preacher. (3) by the 'mind of enlightenment' (see Ch. 1), which really implies all the rest (356).

How to attain perfection (Kār. 27). It comes (1) by watchfulness, (2) mindfulness, (3) thorough understanding.

357-364. Epilogue (365: namaskāra to Mañjuçrī).

firm on enlightenment of heart.

When both my neighbours and myself hate fear and pain, what difference then

# Kārikās of the Çikshāsamuccaya.

Introduction. Küriküs 1-4.

तहात्मनः की विशेषो यत्तं रत्तामि नेतर् ॥ 1) 2. 10, 11. 1. पहा मम परिषां च भयं इत्छं च न प्रियं।

तहेन|अ<sup>न्</sup>न्-<u>स्</u>रम्'यञ्चय से'वर्न्नान्। मृदानु मञ्जीता जा चालियों मञ्जीता यत्यात्र भ्रम्म ठे प्रभिन्धेया

preserve it, not my fellow man? 1)

has that Self really, so that I

স্তুন্যযন্ত্রতাসঘদনেশ্রীণ্দশূর্ণ বি বন্যবিলয়ন্যমননের্গুদেশূর্যশা गुराख्यायपराश्चियतृषात्री न्त्रायते हाय यह त्रास्त्रा है।

9, 13, 14.

मद्वामूलं दछीकृत्य बीधी कार्षा मतिर्देछा ॥

2. डुष्डात्ते मर्तुकामेन मुखात्तं गसुमिच्ह्ता ।

गृष्ठाः गुष्रभाष्ट्रसभाष्ट्री स्तरमा छ। गुन्लुय मेममान्यते ख्वाय भे। मुक्षायर्थेनायळेलवावजुर। म्तानीशह्यायात्रीतह्याय मर्मस्थानान्यतो विद्याधिनानापत्तिको भवेत्॥ 17, 10, 11. 3. [....मक्षायानाद् ] वोधिसत्तस्य संबर्ः।

and gain joy's furthest end, must fix full firm faith's root and set his mind He who would make an end of pain

hence one must know its vital points from the Great Way is manifest; The bodhisat's vow of restraint and thus be void of all offence.

1) Contrast the teaching 5 the Mbh. (Udy.-p. 37.18; - Manu VII. 213), quoted in Pañca-tantra.

उत्सर्गः सर्वसत्रेभ्यस्तरता युद्धिवर्धनम् ॥ ग्र 4. ज्ञात्मभावस्य भोगानां त्र्यधवृत्तेः ग्रुभस्य च।

17.18, 14.

नैयञ्जन न्यायाञ्चीतायात्।

Part I. Section 1. (Kar. 5-13).

म्रासिते कुतो भोगः एकं रुतं यन भुद्यते ॥ 5. परिभोगाय सत्रानामात्मभावादि दीयते।

84.11, 12.

लुकाना समाक्षाय यजुर यस्तु । ३) माजुरमायितमास्त्रितामारायम ग्रन्भेः ख्रुत्यः हे 'देषाञ्जेता।

र्मायदेयमेश्यातेष्रं भेष्टित्रेष्टि न्यमान्नमा स्वाप्तर्मा सुन्येर। अर्ने भे न्या त्या ह्या यात्री या

कल्याणमित्रानुत्मर्गात् मूत्राणां च महेनणात्॥

सस्मात्मनोपभोगार्थमात्मभावादि पालयेत्।

84. 13; 41. 9, 10.

जुराय सम्बायाय युराय म् ह्य

guard thine own frame and all beside; Therefore that creatures may enjoy, by never leaving the Good Friend, and studying alway scripture-lore.

1) utsargai is nomin, to an implied sentence in answer to the

ing of the last pada forms an anticipation of the triple division ( $raks\hbar ilde{a}_{c}$ 

thy merit's store throughout all time; Give freely for all creatures' sake guard each and grow in holiness. thy person, thy enjoyments too यर्गामाञुषाप्रतायित्वाञ्चराप्त त्मे यः दुत्रामाञ्जमः क्षेत्रायः इस्रम्। ন্ধনম'ডব'শুব'ন'य5্ন'ন'ব্

one's frame and all beside are given"); if unpreserved, how then enjoyed? what gift is given, if unenjoyed? For the enjoyment of all beings ন্মনম'ডব'इনম'শ্ৰীম'শ্ৰিন।

2) The Tib. appears to have had a reading like palayet (Kar. 6); but the connection of digate and dattam seems intentional. question at 17.11. tad rakshā == teshāṃ trayāṇāṃ rakshā. The word-

is the great soul of inward peace.

Herein how do I guard my frame'?

क्रेनेत्रक्रुभ्यते सर्वे निष्पत्तस्यन्द्वर्बनात् ॥ 7. तत्रात्मभावे का रुता पर्नर्थविवर्धन ।

44.19; 116.12.

**दे**.व.वुत्र'यञ्जूद'म्दिष्

'And that how must I quite secure'?

'It means, to shun the way of ill'.

'By ever shunning fruitless waste'.

नव्यायुक्तियातुः द्वेद् ख्रुट्याय्या मर्हित्यम्तयुस्यभ्याञ्चात्याञ्चा रे.णुष्ठाम्तःमीशः तर्ध्रयः ठे.ष

ते'प्यतः हुना' दुः उतुः यशः तसुय

This aye complete by mindfulness;

devotion keen gives mindfulness. Devotion wisely bred of zeal

> मेग यर युर्ज न गय हुन यभ भ्रेत्। दर्यमित्रुमुभायभावसूत्। मुब्ब देवि यने छे या भैत्।

मेश्ययस्तिबुस्देषाः सुयायश्वास्त्रित्त्र। मन्मायवनायात्रनाद्वियवेष्

from inward peace move not thy heart, "Whose hath fixed mind knows well" "all as it is", thus said the Sage; turning away from outward acts.

बेमकाने'वे'त्यकामी'प्युम्॥ **ब्रि**म्दल मार्पिय यज्ञिनाय पिषा

8. एतत्मिध्येत्मह्य स्मृत्या स्मृतिस्तीत्राद्गाद्मेनत्। 118. 3; 119. 1-3. म्रार्गः शममाकृत्म्यं ज्ञावातापेन ज्ञायते ॥

119. 9 (and Add. Notes ad loc.); 123.13.

ग्रमाच्च न चलेचितं बाह्यचेष्टानिवर्तनात् ॥

Ш\*

9. समाक्तिो यथाभूते प्रजानातीत्यवद्न्मुनिः।

Steadfast in all, with loving speech

For thus the bodhisat becomes

unto all men acceptable.

gently win over worthy folk.

10. सर्वत्राचवलो मन्द्रमतिक्तिग्धामिभाषणात्। म्रावर्तियेङानै भट्यमादियश्चापि जापते॥

124, 3 (and Add. Notes).

শ্বানাতব্যমূশনিব্রবামনভ্রম। **र ब्रंडिट अने ब्रायम्**श्चायाप्रिश गुष्रातुः में मित्रावह मायात्र ।

म्बुरायस्त्रभायातराभ्रायसत्युर्मा त्रदेषिनाज्ञदांत्यायपीवाज्ञ। त्रहेनानेवाज्ञयायते सुन्यायकृषा

च्यायायाम्प्रामायायायायायायाया

भस्मच्हनो यथा निक्नः पच्येत नर्मारिषु ॥

11. मनाद्यं तु ते लोनाः पारिभूष जिनाङ्गरे ।

Àন্নম'তন্ত্রণ'ণ'র্মামম'শ্রশ। न्ध्रम्म्यायमाष्ट्रमायप्रभार्

12. रत्नमेषे जिनेनोक्तस्तेन संतेपसंबर्ः।

र्गोद्ग अस्मा खुद्री जा या पात खूना जि ग्तःमैशःबेमशंस्वासंत्राम्त्रापञ्जर। न्दे पञ्जीस्य ने द्रमा स्त्र प्रमा 124, 13, घेनाप्रसादः सलानां तद्यलेन विवर्धियेत् ॥

The worldling that contemns the scion like fire that smoulders under ash. shall burn alive in all the hells of Jina, and accepts him not,

All that destroys men's seated faith, that one should strenuously eschew. Therefore the essence of the Vow Jina in Ratnamegha tells:

म्रात्मतृष्णोपभोगात् स्तिष्टापत्तिः प्रज्ञायते ॥ 143. 1, 3. 13. एषा र्तात्मभावस्य भैषद्यवसनाहिभिः।

वर्षायां श्रेरीयकास्य ज्ञान्।

विग्रमास्त्रुत्तीनायमञ्जयस्त्र म्बर्भ स्ट्राय प्यत् छैं। स्पाञ्जा

14. सुकृतार्गमिषा। भाव्यं मात्रक्षेन च सर्वत[1] ।

Part I. Section 2.

इति शिनापदाद्स्य भीगर्ना न डप्नाम ॥

नेपोग्नियाः ह्यान्यक्षान्यान्त ने वृत्र पत्र्य प्राप्त मिले प्रने प्राप्त

143.18.

मन्त्रित्वाश्चित्रोत्रि श्रुन्यात्रा 

공제기자 광지 강자 자취 마하 명 | वर्ग्यन्य म्यापन्येन भी भी

पश्चातापं न मुर्विति न च कृता प्रकाधपेत्।।

146 21; 147. 18; 148. 2, 3.

15. स्वार्धावयाकावित्रायाटक्नं मंर्तितं भवेत्।

Part I. Section 1.

by raiment and by medicine comes; Thus duly to preserve one's frame but to indulge one's own desires leads to the fall of sinful men. শুন্দ্ৰিণ এ'ৰ্ন্সমান্তৰামৰ क्रेडियन्मा<u>लुक्षायञ्ज</u>नायाञ्चे।

দূন্ভান্ধায়ত্ৰধামনীন্দ্ৰনাযমনমুম্

This precept should not make it hard "Put still thine hand to noble deeds and know withal the golden mean". to guard the power well to enjoy.

Thy merit guard by taming thirst nor blaze abroad thy goodly deed for seeing fruit of thine own acts mature; resign it, ne'er repent

1) So the Tib. of the Kārikās (I O. and St. Pet. copy); in the text (= 143.18) the I. O. copy seems to read 35.

From honour and from gain recoil;

बोधिसवः प्रसन्नः स्याद्यमें विमतिमुत्सृतेत् ॥ 18. लाभेसत्कारभीतः स्याडुन्नतिं वर्जयत्मय्।

in the good law must have no doubt.

The bodhisat steadfast in faith highmindedness for ever shun.

क्रेराम्दायम् स्क्रैयानहेमायान्नात्वादिन। **त्र्यश**क्षयान्त्रम् क्रियाम् ग्नेग् ब अर जु ब स्व प्यव पान र *यु*८.क्रुय'नेमब''द्यप्ते''द्र5'ग्रु'वै८| यक् यते जित्र श्रेष्ट्रित ज्युर्य यो इवायापीर्गानेवाक्ष्यात्यस्य। लुकाने इमायर सुर छकान। तित्रभायातृमानुःश्रृतायम् छ। सम्यक्षित्रस्य भक्तस्य निष्मणास्येव देस्निनाम्॥ 17. ग्रोधितस्यात्मभावस्य भागः पद्यो भविष्यति ।

बुद्धाङ्करस्तया वृत्दि लागच्हना न गच्हति॥ 18. त्याच्हनं पद्या शस्ये रिगैः सीद्ति नैयते।

159. 19.

দূষ্'রন্ম'ব্যবাষ'ষ্'শ্রম'ঈ'নখ্রুম। रे.वृरःबत्वाःक्राःसुयुःपत्।

**बर्**ग्छेबाबुझाबैदामुबाभीतसुर।

हे.वृद्यातार्नेम्यदेशावेयबाच्

like rice, without or speck or taint. When once the frame is purified, it will be wholesome to enjoy for beings, if 'tis fully good,

Even as a crop that's choked by weeds so, choked by sin, to increase due a Buddha-scion reaches not. perishes, never flourishing;

1) Text (Tib. of 148. 0) 독직도 ?).

148.0, 7. Part II. Section 1.

fix it too on the 'Impurities'.

19. घात्मभावस्य का मृद्धिः पापक्लेशविशोधन्। मंत्र्दीत्त्वर्यमारिषा य्लाभाचे लपायगः॥

160. 2.

૱ૄ૿ૢૣૣૣૣૢ૽ૺૣઌ૽ૺઌ૽ૺ૱ૹૡૢ૱ૹૢૢ૽ૺૢૼૡૡૢૺૺૢ ૣૺૼૼ૽ૣૠૹ૽૱ૹ૽૽૱ૹ૽૽ૺૹ૽૽૽ૹૢૺઽૹ૽ૡ૽ૢ૽ઌ૽૽ઽૢૺૺૺૺ વુષા મુજના માના જેલી

following all Buddha's word implies strenuously, -- else to hell we go. The purging it from ill and sin,

> नम् भुष्या यद्या यह तयन्याज्ञन्ष्यत्वा<u>क्ष</u>्याच्या

नेज्यान्नात्याः खान्त्रान्य स्त्रा

अनुअयत्स्विषायम्डिष्युष्टि भेष्यमाता सम्माभ न्यं भागम् ।

179. 5-9.

समाधानाय युद्येत भावयेद्श्रुभाद्सिम्॥

20. नमित मुत्रमित संभ्रमेत वनं ततः।

एऽङ्गनक्टियञ्जनसम्पर्धेष

21. मोगष्टिं च जानीयात्सम्यगाजीवगोषनात् ।

Part II. Sections 2, 3.

<u> मून्यताक रुषागर्भचे छितात्पुषयग्रीधनम् ॥</u>

नकुरमायायस्त्रिक्नारान्नामान्त्रिन्। तित्रशञ्जीतीत्राचारामेषाचाच्या मुन्यभुन्द्रियभुन्यंज्या

267.11; 270.8.

centre thy mind on thought intense, Be patient, seek to hear the Word, then to the forest-cell repair;

Make pure thy merit through thineacts, fulfilling mercy and the 'Void'. till 1) all thy life is fully pure. How purely to enjoy discern,

1) The Tib. construes as if  $\vec{a}\vec{j}\vec{r}\vec{c}a \cdot \vec{c}^0 = \vec{j}\vec{r}\vec{c}anasya$  codhancna, but  $\vec{a}$  seems best taken as a preposition.

What means 'to purify our frame'?

Purt. III. Svetion 1.

22. गृष्टीतारा मुब्बहुवा स्वत्त्यं विद्मानेन िक्ता न चातिमूर्गितनको चर्धनीपमिद् ततः॥

FIEL なれ、口、れな。まれ、C

नदै। सुदारा ना ने अप्ते छ।

278, 19, 11.

ने श्री मात्रम् भी ज्योजा गम् ग्रा मित्र तुन्माथाया श्रीत्रभाष्येत्र।

<u>जु</u>श्चात्रमेनान्त्रामामान्त्रोम्।

23. मात्ममानस्य का मृत्रिक्लानाह्मस्ययर्धन ।

Part III, Section 2.

ामिर्मामभीस्।नासीमस्य वर्षनं ॥

श्रीतायात्रांनांत्रशंख्रीतानयानामान्युम्। भ्रेदान्दाश्चितां भ्रेदां रहता। <u>लानास्त्रात्त्राभ्रम्भूत्राप्त्रात्</u>

978, 10; 975, 10.

व सुर्व न्यायक्षमाया यह स्याप्ता श्रैन हें मंत्र तृ 'दावत्ता प्रश्न । न्दर्धात्मन्त्रभाष्ट्रायान्यात्रे ।

र्नो'ग'क्रीनानाम्यु हम् हा

270. 4, B.

little thou hast; what boots it thoo? therefore increase it all thou may'st Many there are to take from thee, It gondereth not supreme content;

Chjoymont's increase comes from gifts "Increase thy vigour, scorning sloth". "Ilow to incroase my body's weal?" offspring of Mercy and the 'Void'.

With offort first, before all, place and so for morit's increase strive. sottled resolve and purpose firm; sot Merey too before thy face

Dart III. Soction 9.

नास्पार्व न पुरस्कृतम मतेत मुगय्द्रो 24. मृत्यासनेव गत्नेन व्यवमाणाष्मी हती।

Good Conduct's ordinance of praise

faith and the virtues cherish aye, mindful of Love, of Buddha too.

and all beside devoutly keep;

श्रद्धादीनां सद्यभ्यासः मित्रीबुद्धाय्यनुस्मृतिः]॥ 25. भद्रचर्याचिधिः कार्या बन्दनादिः मदार्रात् ।

289, 13; 316. 3 and 317, 18; 318 a.

দ্রনম'ন্ন'ম'র্ম'ম্বন্'রন্'র यबर में शुर्ग यि हैं मायवित्। र्त्रायाया सिन्या हिना हु नक्षिम।

युमातळेवा मुश्रायस्य

<u> ५ व. देनवा गुद्र ५ बेनवा ज्वंत्र</u>ी गुराळुया बेमबा है। सर्ने स्पर्धा न्। ळिष'गु'श्रुष्याचनाचंत्रेलेत्।

बोधिचित्तं च युषयस्य वृद्धिकेतुः समासतः ॥

26. सर्वावस्थामु सलार्थे। धर्मदानै निरामिषे।

850. 20-22; 356. 1.

यश्रन्त्रमात्यायायतः मुं पिष्नि ।॥

In brief: all beings' weal always, the mind of true enlightenment, these increase give to holiness. the pious and unworldly gift,

by mindfulness and deepest thought. it comes by understanding full, by never leaving watchfulness Perfection lies in self-denial;

> 27. सिद्धिः सम्यक्प्रकृषामामामममाद्यचियोजनान्।। स्मृत्याव सैप्रजन्येन योनियाधित्तनेन च ॥

त्युयायापरात्रमार्थेतात्रमभागे। क्वेतायबैठ ५ दे ने मममायमा मा। वम् प्रिन्यं न् ज्ञाञ्चया दिन्।

# **CIKSHĀSAMUCCAYA**

### A COMPENDIUM OF BUDDHISTIC TEACHING

COMPILED BY

# ÇĀNTIDEVA

CHIEFLY FROM EARLIER MAHAYANA-SUTRAS.

### EDITED BY

### C. Bendall M. A.

PROPESSOR OF SANSORIT, UNIVERSITY COLLEGE, LONDON; FORMERLY FELLOW OF GONVILLE AND CAIUS COLLEGE, CAMBRIDGE.

T.



# ST. PETERSBURG, 1897.

Commissionnaires de l'Académic Impériale des Sciences:

- J. Glasounof, M. Eggers & Cie. et C. Ricker | N. Karbasnikof à St.-Pétersbourg, Moscou à St.-Pétersbourg,
- N. Oglobline à St.-Pétersbourg et Kief, M. Klukine à Moscou.
- et Varsovie.

Voss' Sortiment (G. Haessel) à Leipsic

Prix: 1 Rbl. = 2 Mrk 50 Pf.

Imprime par ordre de l'Académie Impériale des sciences.

Août 1897.

N. Doubrovine, Secrétaire perpétuel

# INTRODUCTION

(preliminary).

The text of the Çikshā-samuccaya, of which the present fasciculus represents the first third is preserved in a single ancient MS. now forming part of the Wright collection of the University Library, Cambridge. 1) Amongst the papers of the late Professor Minaev was found a transcript of the India Office MS. (a copy made for Mr. Hodgson of the unique codex just referred to), which he had had made apparently for quotation in his great work on Buddhism 2), rather than for publication.

It is in fact, especially in the portion now published, a very indifferent performance; but I have been glad to utilize it as a basis, as the labour of copying would (in view of my very limited leisure) have greatly retarded the present publication.

The only other authority for the text as a whole is the Tibetan version, for which I have used the very roughly printed

<sup>1)</sup> Described at p. 106 of the present writer's Catalogue of the Collection (Cambridge, 1883) and there assigned to the XIV—XV<sup>th</sup> cent. In the description for Jayadeva read Çāntideva pupil of Jayadeva.

<sup>2)</sup> For references to the portion now published, see pp. 85, 90 (= 88 14 infra), 173 (= 68.12, 67.19, 59.10) of the translation by M. de Pompignan (Paris, 1894).

copy in the Hodgson collections of the India office. In several passages indistinct and faulty readings in this xylograph have been kindly set right by Professors d'Oldenburg and Ivanovski from a clearer copy at St. Petersburg. In cases of doubt I have often quoted the actual words of this version, not from any desire to parade Tibetan scholarship which I do not possess, but rather to afford to those whose equipment from this most valuable armoury for Buddhist research is stronger than my own, an opportunity for checking my results. At the same time I have at times ventured to add English equivalents, derived from Jäschke's Dictionary for the possible guidance of readers unacquainted with Tibetan.

Occasional help from Chinese sources 1) most readily given by my friend Mr. T. Watters is acknowledged in the notes. I have also received valuable suggestions from Professors Cowell and S. d'Oldenburg.

The MS. is on the whole carefully written, though it has not been possible, owing to minor inconsistencies rather than to downright error to deduce from it a complete system of orthography<sup>2</sup>). Regarding sandhi I have endeavoured to take a middle course, correcting what appeared to be clerical errors, but also leaving uncorrected several combinations, where a considerable alteration of form would have resulted from the application of strict rules.

<sup>1)</sup> i. e. From the Chinese versions of books cited by Çantideva.

<sup>2)</sup> A few prevalent spellings such as dushkha, satra have been regularly adopted. Senart's observations on these points in the Introduction to his Mahâvastu vol. I. are very valuable.

Even in MSS. of the classical Sanskrit, as Whitney¹) observes some euphonic laws are commonly disregarded: can we then suppose that Buddhist authors, who in verse allow themselves such license in matters like hiatus and elision should in prose have strictly conformed to grammatical euphony?

As to punctuation, a somewhat interesting feature in the MS. is the use of single-point level with the middle of the letters as a minor stop, the equivalent of our comma or semicolon, often without causing a break in the sandhi. Thinking however that this might be confused with visarga, I have replaced it by the half-danda, to the use of which in early MSS. I have elsewhere<sup>2</sup>) called attention.

The marginal annotations of the archetype are reproduced in the foot-notes. These are partly omissions supplied 3) by careful readers, partly explanations 4) extracted, it may be, from commentaries 5) by previous readers, and fractures due to accidental causes such as worms I have been in many cases able to supply from the Tibetan.

I reserve further remarks for future occasions connected with the publication of the present text, as well as for the annotated translation which I have already commenced.

<sup>1)</sup> Grammar § 206 a.

<sup>2)</sup> Palaeographical Society. Oriental Series. Plate LXXXI. I have of course freely added *dandas* of all kinds, wherever such punctuation seemed required by the sense.

<sup>3)</sup> Accurately from other copies, as the Tibetan shows.

<sup>4)</sup> Cf. Tārānātha, tr. Schiefner p. 283.

<sup>5)</sup> Cp. p 10.13 with the foot-note (4) and further explanation in Additiona Notes.

It remains only for me to express my sense of the honour conferred on me by the distinguished Academy to which Oriental learning is already so deeply indebted, in having accepted me as the editor of this the first volume of the *Bibliotheca Buddhica*.

University College: London, August 1897.

Cecil Bendall.

# Additional notes and corrigenda.

Page 6 line 16 Read sarvadharmāpravritts and see p 90 note 4.

- n 10 n 4 The phraseology of this gloss is derived from Bodhicaryavatara V. 50.
- The word is rendered 'thought, reflection' in Clough's Dictionary; but where it occurs in the titles of Ch. 2 and 3 of the Amavatura (pp. 20, 32 of Jayatilaka's edition). Vikrama-

simh a (Cat. Sinhalese MSS. B. M. p. 29) translates it 'character'.

- » 26 line 13 The MS. reads: <sup>o</sup>rūpān pratikūla<sup>o</sup>; but the sense of the passage, as well as the Tib. (22. a. 2) lta-na sdug 'fair to see', support our text The form apratikūla recurs at 27.2.
- n 26 note 3 Cf Burnouf. Lotus p. 289.
- With pp. 26—28 generally compare the danadhikara-satra in the Divyavadana (Tale 84).
- Page 33 line 12 The letters 'nivyam are much broken away; but the restoration is certified by the Tibetan (27. a. 2) 청과지 '동국' · · · · 회 '가'고그' 다 '윤'고'
  - » 45 note 5 For bhavishyantii read <sup>e</sup>anti » not » not and
  - n 58 line 7 Read khalistokam, and compare R. Morris in Transactions 1Xth Or. Congress. (London 1892) I. p. 482.
  - n 82 n 1 Scan prasronty. Compare notes to p. 83.

dele stop after parenthesis.

88 » 14 onetrim MS but for this, as for Minaev's onetram (aRecherchese, p. 90) there is no authority. Read netram.

#### Abbreviations and works often cited (Citations by pages, unless the contrary is mentioned).

A. The archetype MS. when this is compared (in the case of passages quoted from extant works) with other MSS.: elsewhere it is designated simply «MS.»

B.R. Sanskrit-Wörterbuch von O. Böhtlingk u. R. Roth.

Böhtlingk's Abridgment of the same work (Sanskrit-Wörterbuch Böhtl.2 or W.K.F. f in Kürzerer Fassung).

Ch. Childers's Pali Dictionary. Dharmasamgraha. (Anecd. Oxoniensia: Aryan Series. L 5.). Cited by Dh.-s.

sections. Divyavadana, ed. Cowell and Neil, Cambridge 1886. Divy.

J. P. T. S. Journal of the Pali Text Society. Analyse du Kandjour par A. Csoma . . traduite . . et augmentée K.F.

par L. Feer (Annales du Musée Guimet, tom. 2). Lalitavistara, printed in Bibliotheca Indica. Lal. v.

The marginal annotations or corrections of the archetype. marg.

The archetype; see above (A.). Mahavastu, ed. Senart. Tom. I. II. Paris 1882-1890. Mhv.

Mahavyutpatti, ed. Minaev; forming part of Yol. I. pt. 2 of his M. Vyutp. 'Buddhism', St. Petersburg 1887. Cited by sections.

A Catalogue of the Chinese translation of the Buddhist Tripitaka; Nanjio. Oxford 1883. Cited by sections.

Nepalese Buddhist-Literature by Rajendralala Mitra. Cal-Nep. B. L. cutta 1882.

Ord. Sk. = ordinary (i. e. non-Buddhistic) Sanskrit.

= 'translated' or 'translation.

MS.

Der Buddhismus. German translation. St. Petersburg 1860 The Wassiljev. numbers in parentheses refer to pages of this translation.

# शितासमुच्चयः।

### दानपारिमता नाम प्रथमः परिचेद्दः ॥

नमः सर्वबुद्धबोधिसत्वेभ्यः ॥

॥ (५)यस्याश्रवेण नर्कादि - मक्ताप्रपातदाक्तिद्वष्विमनुभूत्मभूद्वविदः ।
तीत्रं पुनः पुनर्नत्तमणात्तित्तिस्तिक्क्रोतुमाद्रमुदार्तरं भत्तधम् ॥

श्रुता ४-४४४ पापमनुद्धतात्मा पूर्वार्तितं च विपुतं वपयत्यशेषम् ।

श्रप्राप्तूपर्वमिप सीष्यमवाप्प्रवित्तं क्तिनं सुखाद्य न कद्वाचिद्पि प्रयात्ति ॥

सम्बोधिसवसुखमुत्तममत्तप -- । --४- अत्यसमसंपद्माप्प्रवित्तः ।

तद्धमर् तमितिद्वर्त्तभनप्यलव्धं लव्धत्तणाः प्र्एवत साद्रमुच्यमानम् ॥

श्रापातु च त्रिभुवनिकक्तिस्य वाक्यं श्रोतुं प्रसत्तमनसः सुर्नागसताः ।

गन्धर्वयत्तगर्त्रासुर् कित्ररेन्द्राः प्रेताद्यः श्रवणाताततृषः सक्षाः ॥

शुगतान्ससुतान्सधर्मकायान् प्रणिपत्याद्रत्तो अखिलाद्य वन्यान् ।

सुगतात्मत्तस्यम्ततारं कथिष्यामि समुचितार्थवाक्यैः ॥

न च किच्चिद्पूर्वमत्र वाच्यं न च संग्रन्थनकीणलं ममास्ति ।

श्रत एव न मे पर्धियतः स्वमनो भाविषनुं ममेदिमप्टम् ॥

मम तावद्नेन पाति वृद्धं कुणलं भाविषनुं प्रसाद्वेगः ।

पदि मत्समधातुरेव पर्थ्यद्परो अप्येनमतो अपि सार्थको अपम् ॥

1) Metre Vasantatilaka.

5

10

<sup>2)</sup> Dushka for duḥka always in MS.

<sup>3)</sup> Metre Aupacchandasıka.

<sup>4)</sup> For II. 9-14 cf. Bodhicaryāvatāra I, 1-6.

त्तणसम्पदियं मुडुर्लमा प्रतिलब्धा पुरूषार्थसाधनी । यदि नात्र विचि[२ २]रूयते व्हितं पुनर्प्येष समागमः कुतः ॥ यथोक्तमार्यगणउच्यूक्सूत्रे । स्रार्यक्रयोष्मायतनविमोत्ते ॥

डर्लभा ४ष्टात्तपानिवृत्तिर्द्वर्तभो मनुष्यप्रतिलंभो डर्लभा त्वपासंपत्विशुद्धिर्द्वर्लभो 5 बुद्धोत्पारे। 'डर्लभा ४विकलेन्द्रियता 'डर्लभो बुद्धधर्मश्रवो 'डर्लभं सत्पुरूषसमव-धानं 'डर्लभानि भूतकत्त्यापानित्राणि 'डर्लभो भूतनपानुशासन्युपसंकारः । डर्लभं स-म्यग्बीवितं 'डर्लभः सद्दमें तर्नुकूलः प्रयत्नो मनुष्यलोक इति ॥

॥ तर्वेवविधं समागममासाख्यः संवृतिपर्मार्थतः सुविदितसंसार्ड्डष्वस्योपशमनसुखाः भिलाषिणो बुद्दगोत्रानुभावातु यस्य मकासलस्यैवं प्रत्यवेत्तोत्पद्यते ॥

10 पदा मम परेषां च भयं हुष्खं च न प्रियं। तदात्मनः की विशेषो यत्तं रत्तामि नेतरम्। इति

तेनात्मनः सत्वधातोश्च ॥

दुष्वातं वर्त्तुकामेन मुखातं गतुगिच्छ्ता । श्रदामूलं रठीकृत्य बोधी कार्पा मतिर्दछा ॥

15 उत्तं कि रत्नोत्काधारणयाम्॥

श्रह्मयमानु जिनान्जिनधर्मान् श्रह्मयते चिर बुह्मुतानाम् । बोधि अनुतर श्रह्मयमानो जापित चित्त म्कापुत्त्षाणाम् ॥ श्रह्म पुरोगतमातृजनेत्री पालिकवर्डिक सर्वगुणानाम् ।

<sup>1)</sup> This passage occurs in MS. Hodgson N 2 of the R. Asiatic Society f. 62 a, where the following variants are found. 1. 4 pratitable, 1 7 jivitam manushyaloke durlabha dharmanudharmapratipattih:

<sup>2)</sup> For the form anuçasanī (not in lexx.) see below f. [28 b] and note-there.

<sup>3)</sup> M. Vyutp. LXV. 50; CXCVII. 53.

<sup>4)</sup> Metre: Dodhaka.

<sup>5)</sup> The MS. has the corrupt and unmetric reading पूर्वङ्गमुमात्रज्ञ. For this Prof. Cowell suggested to me पुरङ्गम Cf. त्मपुर below. But the Tib has (5 a.4) ब्रेंड

कांत्रचिनोर्दान स्रोधप्रतार्णाः स्रद्धः निर्दर्शनि [2 b] नेनपुरस्यः। श्रद्ध स्नाविलचित्तप्रसारी गानविवर्वितमीर्वन्ला। श्रद्ध निधानधनं चरणायं पाणि पत्रा शृशतंयदृगुलम् ॥ श्रह प्रमोदकारी परित्यागे । श्रह प्रकृर्वकरी जिनधर्मी । श्रद्ध विजेपवारी गुणाराने । देजिया प्रापणि वृहगती य ॥ 5 इन्द्रियतीद्गाप्रभास्वर्तायै । श्रद्धवलं स्रविगर्दनतायै । निष्ठवत्तारा - यधर्षिकतापे । ऐपिक ष्रद स्वयंग्राणानान् ॥ श्रह स्रसङ्गतसङ्गत् सुष्टेषु स्रवणवर्गित एवलाणसन्। श्रह ग्रतिक्रम् गार्पवस्य । दर्जिनः उत्तगमीतपवस्य ॥ बोजनपूर्तिक् हेतगुणाना <sup>(१)</sup>म्नद्र बिराक्णि बेधिद्रनस्य । 10 वर्द्धनि ज्ञानित्रशेषसुखानां । श्रद्ध निर्दर्शिया सर्वतिनानां ॥ पे सर श्रद्ध समीरवयहै । ते त न जील न जिन त्यज्ञांत । ये तु न जील न जिन त्यनती ' ते गुणवांस्तुतये गुणवत्तः ॥ पे सर् श्रह सगीर्वधर्मी i ते जिनधर्म स्तापुगणीली ॥ ये जिनधर्म मत्त्रमुणोत्ती । तेष्वचिन् कि मचितिवधर्मी ॥ 15 ये सर श्रह सगीरवसंघे। ते श्रविवर्त्तिय संघप्रसवाः॥ ये ग्रविवर्त्तिवा संधप्रसद्यास्ते ग्रविवर्त्तिवा ग्रद्धवलातः।

प्रभा, see Jaschke Dict. p 101. b. For f mātrija of the Palemātuja. though perhaps mātraja itself may stand in this sense in a gūthā-passage.

<sup>1)</sup> Scan (and pronounce) as if the Pah form thema of guna (j)ñāne chakshana. etc. below. See also Senart, Mhv. I p. 128 ad fin.; and compare Windisch, Māra p. 35

<sup>ं 2)</sup> In margin उपायानां न केनिचित्सक् संगतया प्रून्यतया सङ्गस्योपायसमाधिलाभ-निमित्तं स्रद्धाः

<sup>3)</sup> In margin (some letters being lost) हितुभूता गु[णा]नां नीजं स्रहा

<sup>4)</sup> In margin ते गुणे स्तुती नेर्ध्यालवः शोलवंतः

ये त्रविवर्त्तिक श्रद्धवतानो <sup>(१)</sup> इन्त्रियतीङ्ग्णप्रमास्त्रर् तेपान् ॥ इन्द्रियतोत्त्वाप्रभास्त्रर् येयां तेव्हि विवर्जित पायकनित्राः । [3 व] येक्टि विवर्जित पापक्रमित्राः यार्म्निक्रमित्रपर्यक् तेपान्॥ धार्मिकमित्रपर्यिक् वेधा । ते विपुत्तं कुशलोपविन्वति ।। ये विपुतं कुछत्तोपचिनोत्ती वेतुवतीयगताय नकात्ना॥ 5 केतुवलोपगताय मकात्मा । तेय उदार्धिमृक्तिविशेषाः। षेप उर्ग्रिवनुक्तिविशेषास्ते सर् घिष्टित सर्वजिनेनिः॥ वे सर् विष्ठित सर्वजिनेभिस्तेयुप्तविति बीववि विजन्। वेषुपपचति बायि चितं ते बनिवुक्त नक्विंगुष्वेषु ॥ ये त्रभियुक्त मक्षिंगुणेयु बात्यबुद्धकुले अनुवाताः। 10 बातप बुद्दकुले बनुबानास्ते मनपोग बयोगाविनुक्ताः॥ वे समयोग ऋयोगविमुङ्गाः। आज्ञयु तेष् प्रसार्विशुद्धः। त्राज्ञपु पेष प्रमार्विष्टुं तेष त्रच्याज्यु उत्तनश्रेष्टः। - पेप ऋथ्यात्रपु उत्तनश्रेष्टस्ते सर् रार्गितासु चरन्ति ॥ ये सर् पार्मितासु चर्त्ती ते प्रतियन इक्ती नक्याने। 15 ये प्रतिपन इस्रो मस्याने ते प्रतियतित पूत्रीय वृहान्।। ये प्रतिपत्तितु पूजयि बुद्धान् तेषु त्रनुस्नृति बुद्ध स्रेनेचा। पेयु त्रनुस्मृति बुड जनेखा। ते सर् प्रश्चिप चित्रिय बुडान्॥ ये सर् पश्चिप चित्तिप बुहान् । तेप न जातु न तिष्ठति बुहः॥ येप न जातु न तिष्ठति बुद्धः तेप न जातु र्व्हायति यर्म्नः। 20

<sup>1)</sup> The Tibetan ক্র্রেষ্ট্রব confirms this curious adverbial icm.

<sup>2)</sup> The MS. has the regular, but here unmetrical, prodelision.

a) °श्चि श्रीचे° MS. .

5

10

15

येष न जातु रक्तायति धर्मः ते सद् धिष्ठित सर्वजिनेभिर् । इत्या[3 b]दिश्रदामूलो गुणाविस्तरो उनतस्तत्रोताः । तत्परिसमाप्य संतेपतः पुनराकः ।

दुर्ह्णभसत्वपृथाजनकाया । ये इनि म्मद्दाध ईदिश धर्मान् । ये तु मुभोपचिताः कृतपुण्यास्ते इनि म्मद्दाध क्तुबलेन ॥ यो द्शतेत्रर्जोपमसत्वान् काल्पगुपस्थिक् सर्वमुखेन । नोत तु तादशु पुण्यविशेषो यादश म्मद्दधतो इनि धर्मान् ॥ इति ।

॥ तवार्पद्शधर्मभूत्रे पि देशितं ॥

श्रद्धा कि पर्मं यानं येन निर्धाति नायकाः।

तस्माद्वहानुशारितं भन्नेत मतिमात्ररः॥

म्रमाहस्य मनुष्यस्य मुक्तो धर्मी न रोक्ति।

वीज्ञानामग्रिद्ग्धानामङ्क्ष्री वृहितो यथा ॥ इति ।

यत एवार्वलालितविस्तरम्त्रे प्रतिवेदितं । श्रद्धायामानन्दयोगः कर्णाय इदं तथागतो वि-ज्ञप्यतीति ॥ तथा सिंक्परिष्टकार्यं श्रद्धया । ज्ञण्यन्तणां वर्जपतीत्युक्तम् ॥ तदेवं । श्रद्धा-मूलं दछीकृत्य वोधिचित्तं दढं कर्त्तव्यं सर्वपुण्यसंग्रह्यात् तत्वयायंसिंक्परिष्टकायां । सिक्ति राजकुमरिण भगवान्पृष्टः ॥

संग्रकः सर्वधर्माणां ' कर्मणा केन डायते ।

प्रियश्च भोति सत्नानां [4 व]यत्र यत्रोपपव्यते ॥

भगवानाक् । सर्वसत्वप्रमोत्ताय चित्तं वोधाय नामयेत् ।

एष संग्रक् धर्माणां भवते तेन च प्रियः ॥ इति ।

॥ तथार्यगणउन्यूकृतूत्रे पि वर्णितं । बोधिचित्तं कि कुलपुत्र वीत्रभूतं सर्ववुद्धधर्मा- 20

<sup>1)</sup> बुढान् इति केचित् MS in margine a sec. manu.

<sup>2)</sup> Nanjio, 23 (9) tr. 386—534 A.D.; 29 tr 502—557. K. F. p. 215.

<sup>3)</sup> Nanjio, 23 (37) M. Vyutp. LXV 70, and K. F. p. 217.

<sup>4)</sup> Vījānām, Minaev, but the end of the word is illegible in the MS

णां। तेत्रभूतं सर्वजगच्छुक्तधर्मविरोक्णतया। धरणिभूतं सर्वलोकप्रतिशर्णतया पावित्यत्मृतं सर्ववोधिसवार्त्तपातया "पेयालं ॥ वैद्यवणभूतं सर्वरिर्द्यसंहेर्नतया। चित्तामणिराजभूतं सर्वार्धसंसाधनतया। भद्रघरभूतं सर्वाभिप्रायपरिपूरणतया। शक्तिभूतं क्तेशशत्रुविजया । धर्मभूतं योनिशो ननस्कार्सहेर्नतया। खड्गभूतं क्तेशशिरःप्रपातनतया। कुठार्भृतं डब्खवृत्तसंहेर्नतया। प्रक्रणभूतं सर्वोपद्रवपरित्राणतया। वाउसभूतं संसार्वलचराभ्युद्धरणतया। वातमण्डलोभूतं सर्वावर्णानवर्णतृणविकिर्णतया। उद्दानभूतं सर्ववोधिसवर्णप्रणिधानसंयक्णातया। चैत्यभूतं सर्ववमानुषासुरस्य लोकस्य। इति क् कुलपुत्र बोधिचित्तमेभिश्चान्यैश्चाप्रमाणीर्गुणविशेषैः समन्वागतिमिति॥

कयं पुनर्जायते । पृथाजनस्यापि वोधिचित्तमुत्पयते । न वाब्या[4 ७]त्रमेतिहित । म्र10 नेकसूत्रात्तर्शनात् ॥ यथा तावदार्यविमलकोर्त्तिनिर्देशे निर्दिष्टं । सुमेरूसमां सत्कापदष्टिमुत्पाया वोधिचित्तमुत्पयते । तत्रश्च वुद्धधर्मा विरोक्तिति ॥ रृत्तकर्णउसूत्राच्च पृथगजनो अप वोधिसव इति ज्ञायते ॥ । यथोक्तं । तद्यथापि नाम मञ्जुष्यीः श्रणउकोषप्रविप्तो

प कलविङ्कपोतो । स्रमंभित्राण्ड श्रनिष्क्रातः कोपात्कलविङ्कर्ततमेव मुर्चात ॥ एवमेव

मञ्जुष्यीः श्रविद्याण्डकोषप्रविप्तो पि वोधिसत्रो । श्रमंभित्रात्मदृष्टिर्गिष्क्रात्तस्त्रैधातुकाहु15 द्वरूतमेव मुर्चित । यदिदं श्रन्यतानिमित्ताप्रणिवित्तरूतमेव ॥

क्षित्रं मर्चधर्मप्रवृत्तिनिर्देशे पि कथितं । जयमतेश्च बोधिसबस्य पृथिवी विदार्भदात् । स कालगतो मर्कानिर्यं प्रापतदिति । स कि शून्यतां नाधिमुक्तवान् शून्यतावादिनि च प्रतिषं कृतवान् ॥

<sup>1)</sup> धमचक्र° marg.

<sup>2)</sup> तंमय MS.

<sup>3)</sup> More usually वाउश «fish-hook»...

<sup>4)</sup> For the -dd cf Cambridge MS. Add. 1707 (as described in my Cat. p. 193) 5) Wassiljev, Buddhismus, 152 (164); 222 (243). M. Vyutp. LXV 15. K. F. p. 256. Nanjio 146, 147, 149. cf. also 144, 145, 181.

<sup>6)</sup> A passage of considerable length, partly broken away and otherwise not very clear, is added in the margin as an amplification or explanation of these words.

7) Wassiljev, Buddhismus 154 (167). M. Vyutp. LXV. 84. K. F. p. 243, Nanjio, 168, 169. N. is wrong in referring to the Avalokitecvaragunaratnakārandayūha, which is quite a different work.

8) Nanjio 163, 164; tr. ca A.D. 400. K. F. p. 256. M. Vyutp. LXV. 37.

॥ नियतानियतावतार्गुद्रामूत्रे अध्याख्यातं ॥ अतगः पशुर्वमतिको वोधिसवः। तस्य-वा । कश्चित्पुक्तपः पञ्चबुद्धनेत्रपर्माणुरुज्ञःसमान् लोकधातूनभिक्रमितुकामः स्यात् । स पशुरुवमितृत्व मार्गे प्रतिपचते स चिरेण दीर्वेणाधना योजनगतं गर्व्हेत्।सतत्र महत्या वातमएडल्या पञ्चात् खलु पुाः बानरूजीति योजनमक्त्राणि प्रत्याकृष्य प्रत्युद्वावतर्ये-त । तत्निं शक्त्रवात्स पुरुषस्तान् लोकधातृन् पशुरुष्ठेनातिक्रानितुन् । यावदनभिज्ञाप्या- ६ नभिलाप्यैरपि कर्ल्येरेकनपि लोकघातुनतिक्रागितुन् । ग्राक् । नो छीदं भगवन् । भगवा-नारु । एवमेव मञ्जूष्ट्रीः यः कञ्चिद्धोधिचित्तमुत्याच मक्षयानं । न धार्यति । न पठित । श्रावक्यानीयान् मेवते 'तेश्य सार्वं मंस्तवं कारोति । श्रावकयानं च पठित स्वाध्यायित मी-मांसते परिव्यते र्थांश पाठयति यावद्वीधपति । स तेन (घ)न्वप्रज्ञो भवति सोरनुत्तर्ज्ञा-नमार्गातप्रत्याकृष्यते प्रत्युदावर्त्यने । यद्षि तस्य वोधिमचस्य वोधिभावनातः प्रज्ञेन्द्रियं 10 प्रज्ञाचतुः तद्षि तस्य धन्वीक्रियते प्रतिकृत्यते । ऋषं पशुरुवर्गातको बोधिमव इति ॥

तदेवनेषा शून्यतानधिमुक्तिर्गरु।यानानिंगर्तिश्चासंपूर्णाधिमुक्तिचित्तचर्यस्यापि प्रान यो न संहश्यते ' प्रामेवाधिमात्राधिगुत्तिचर्यस्य वोधिमबस्य । स कि र हानेवे ("सर्ववालचरि-तविषत्तिसमतिकातः पद्यने यमंख्येयमगाधिधारणीविमोत्ताभित्ताविकाविकारितो । उन-त्तधर्मारामर्तिनिरामिषापरात्तकत्पकोव्यनागीमनिर्वकत्पप्रीतिवेगालोकप्रतिलब्धग्रा- 15 प्रमेयकालपकोटीनियुतजतसङ्खपर्गमङ्ख्यानप्रस्थानविचित्रभावनासंपूर्ण-पर्धप्रतिपति-निर्वाण-पुरायज्ञानमभाराभिनिक्राराभिनिर्वृत्तिः पूर्वयोग्रायतमक्ष्रसम् द्वया पद्यते । [১ ১]श्र-थैतन्नेपार्थे । अस्माद्न्ये नोधिचित्तोन्पाद्का ग्रस्यां भूमी<sup>ः।</sup> नेष्यते । न चात्रेच्छ्या किञ्चिद्विशे-षचिक्नं नीतार्थं कर्तुं लभ्यते । स्रिधमात्राधिमुक्तिचर्याधर्मता वचनाञ्च गन्यते । पत्रा मध्यमृ-डप्रकाराप्यधिमुक्तिचर्या उस्त्येवेति ॥ म्रस्य पुनस्तयागर्तर्गुन्तसूत्रस्य को अभिप्रायो। यडक्तं । 20

<sup>1)</sup> Nanjio 131, 182; tr. A.D. 542. K. F. 260.
2) Ratnamegha-sūtra, Nanjio 151, 152; tr. A.D. 503. R. F. 264—265. M Vyutp.
LXV, 12

<sup>3)</sup> म्रधिम् क्तिचर्या भूमी marg.

<sup>4)</sup> श्रभिसमपालङ्कारे जब्मार्ीमां मृहाद्दिाद्शोक्तेः marg.; a note will be added to

<sup>5)</sup> Nau., 23(8), 1043 K.F 214. M. Vyutp LXV. 30 Tathāgatācintyaguhyanirdeça

कत्य भगवन् वोधिचित्तोत्पादः। श्राल् । पत्य मक्त्राज्ञाध्याशयो अविकोषितः। श्राल्। कत्य भगवनध्याशयो अविकोषितः। श्राल् । पत्य मक्त्राज्ञ मक्तक्रिणोत्पादः। श्राल्। कत्य भगवन्मक्तिक्रिणोत्पादः। श्राल् । पत्य मक्त्राज्ञ सर्वसन्नापित्यागः। श्राक्। कवं भगवन्मक्तिक्रिणोत्पादः। श्राक् । यदा मक्त्राज्ञात्मसौष्ट्यं परित्यक्तं भवतीति। वो- विचित्तमात्रमसुष्टानां क्रक्रणाभिलायसंजननार्यमिद्मुक्तं। यथा न ते तथागतशासने प्रश्राज्ञिता येषां नास्ति तयाग इति । एवमिक्तन्यवोधिचित्तिन्द्रा इष्ट्या न तु वोधिचित्तन्यया नोत्ययत एव ॥

पद्या द्श्यर्मकतूत्रे देशितं । इक् कुलपुत्र वोधिसत्रो गोत्रस्यः सन्ननुत्पाद्तत्र्योधिचितः तथागतेन वा तथागतश्रावकेण वा संवोक्तमानः संवेद्यमानः सनाद्य्यमानो

10 उनुत्तरायां सन्यकसंवो[धी] [६ व]वोधिचित्तमुत्पाद्यतीद् प्रथमं कार्णं वोधिचित्तोत्यादाय । संवोधिवा वोधिचित्तस्य वा वर्णे भाष्यमाणं श्रुतानुत्तरायां सन्यकसंवोधौ
चित्तमुत्पाद्यतीदं दितीयं कार्णम् । स सत्रा — नशर्णामद्योपान् दृष्ट्वा कार्ण्यचित्तमुपस्थाप्य यावद्नुत्तरायां सन्यकसंवोधौ चित्तमुत्याद्यतीदं तृतोयं कार्णन् वोधिचित्तोत्याद्याम तथागनस्य सर्वाकार्परिपूर्णतां दृष्ट्वा प्रोतिमृत्याचानुत्तरायां सन्यकसंवोधौ चित्तमु
15 त्याद्यतीदं चतुर्थं कार्णामिति । तच्च वोधिचित्तं दिविद्यं वोधिप्रणिधिचित्तं च वोधिप्रस्यानचितं च । यथार्यगण्डच्यूक्सूत्रे भाषितं । दुर्लभाः कुलपुत्र ते सत्राः सर्वलोके ये उनुत्तरस्यां
सन्यकसंवोधौ चित्तं प्रणिद्यति । ततो अपि दुर्लभतमास्ते सत्रा ये उनुत्तरां सन्यकसम्वोधिमभिनंप्रस्थिता इति । तत्र वोधिप्रणिधिचित्तं । नया वुद्धेन भवितव्यमिति चित्तं प्रणिधानाद्वत्यवं भवति । प्रूर्ण्वनसूत्रे पि । शाब्योत्यादितस्यापि वोधिचित्तस्य बुद्धवकृतुवा
20 भिधानात् । कः पुनर्वादः किखिदेव कुशलं कृता । यथोतं भद्रकाल्पकसूत्रे । घोपदत्तो नाम

<sup>्1)</sup> निःक्पाणां[न] वोधिचितं marg.

<sup>2)</sup> Nanjio 399, Çürangama-samādhi tr. before A.D. 417; Wassiljev, Buddhismus 175 (191), K. F. 249. M. Vyutp. LXV, 31. Ç—s—nirdeça. Translated from the Chinese by Be al, Catena pp. 284—369.

<sup>3)</sup> Nanjio 403. Tr. 300 A.D., K. F. 220—222. cf. J. J. Schmidt, Veber die tausend Buddhas etc. Mém. Acad. St. Pétersbourg. VI Sér. Sc. pol. hist. phil. II, 41—86.

तवागतो यत्र नतत्रहाजेन तथागतेन प्रथमं बोधिचित्तमुत्पादितं ताम्बूल्पत्रं (६ ६) दत्त्वा गो-पालकभूतेन । एवं विखुत्प्रदीपो नाम तथागतो यत्र यणसा तथागतेन प्रथमं बोधिचित्तमु-त्पादितं दिणकां दत्त्वा तस्त्रवायभूतेन । एवननस्तप्रभो नाम तथागतो यत्राचिष्मता तथा-गतेन प्रथमं बोधिचित्तमुत्पादितं तृषाप्रदीपं दत्त्वा नगहावलम्बक्गूतेन । एवं दृष्ठविक्रमो नाम तथागतो यत्र डष्प्रधर्षेण तथागनेन प्रथमं बोधिचित्तमुत्पादितं दृष्तकाष्ठं दत्त्वा का- ६ छक्त्रस्कभूतेनेत्यादि ॥

<sup>1)</sup> एवं मञ्जुष्मी श्रीकीर्तिनाम तयागः यत्र गुणावनेन तयागः प्रः वोः उत्पादितं । एकमामलकं दत्त्वा वैग्वरानभूतेन marg.

<sup>2)</sup> Nanjio 248, 249, 250. K. F. 263 M. Vyutp. LXV. 103.

<sup>3)</sup> The MS. is obliterated. The first letters of pranidhim are hardly legible, but the restoration appears the more certain from the Tib. word used,  $\sqrt[3]{7}$ 

<sup>4)</sup> Senart, Mhv. i., p 422.

बुद्धार्यश्रावकाणां पूजाकर्मणे निर्यातय । निर्यातय च सर्वसवसाधारणानि कुरु । ततः सर्वसवानां यावतं सर्वज्ञताप्रतिलम्भाय सर्वजुद्धधर्मपरिपूर्णाय दिने दिने त्रैकाल्यमनुत्तरायां सम्यक्संबोधी परिणामय एवं खलु वं मन्हाराज प्रतिपन्नः सन् राज्यं कार्यिष्यसि राज्ञयकृत्यानि च न न्हायिष्यसि बोधिसंभारांश्च परिपूर्णिष्यसोति ॥ श्रत्रैव चास्य विपाकं

उत्तः । स खलु पुनस्वं मन्हाराज तस्य सम्यक्संबोधिचित्तकुशलमृलकर्मणो [७ ध्रविपाकेनानेकशतकृत्वो देवेषूपपन्नोऽभूः । श्रनेकशतकृत्वो मनुष्येषूपपन्नोऽभूः । सर्वासु च देवमनुष्योपपत्तिश्वाधिपत्यमेव कार्यसि । न च तावत्तव मन्हाराज तस्य सम्यक्संबोधिचित्तस्य
कुशलकर्मण जनवं वापूर्णातं वा प्रज्ञायते । श्रिय च मन्हाराज एकमि सम्यक्संबोधि
चित्तं सर्वसत्नोत्तार्णारम्बणत्वात्सर्वसत्वामोचनारम्बणतात्सर्वसत्वस्यासासनारम्बणतात्सर्वसत्वपरिनिर्वाणारम्बणतात्सर्वसत्वामोचनारम्बणतात्सर्वसत्वसामाश्चासनारम्बणतात्सर्वसत्वपरिनिर्वाणारम्बणतात्स्रमेयासंष्ठ्येयकुशलोपचपम् । कः पुनर्वादो य एवं बकुलीकरोतिर्ति॥

एतच्च बोधिचित्तं द्रपकायदर्शनोत्पत्तं । तत्र पूर्वावद् निष्ठाते । एवं तावत्प्रणिधिबो-धिचितं वेदितव्यं । इदं तु वक्तव्यं किमभूमिप्रविष्ठस्यापि बोधिमत्वसम्बराधिकारो अस्ति न वेति । चस्तीति वेदितव्यं चाकाश्रीभंसूत्रे लाभसत्कारार्थं मूलापित्तष्रवणात् । 15 द्शभूमिकसूत्रे तु प्रथमायां भूमौ दर्शितं । न च कचित्सत्कारं कस्यचित्सकाशात्प्रतिकांत-त्यन्यत्र मेयैवैषां सर्वसत्वानां सर्वेपिकरणाबाङ्कत्यमुपनामियतव्यमिति । तथा चारु । प्रमुदितायां बोधिमत्वभूमौ सुव्यवस्थितो भवत्यचलनयो(8 श्रोगे ति । पुनश्रोक्तं । तथाग-

<sup>1)</sup> Cf. Pāli ārammana.

<sup>2)</sup> Not Pūrnāvado as one would be tempted to conjecture, for the Tib has  $\sqrt{3}$   $\sqrt{3}$ 

<sup>3)</sup> Wassiljev, Buddhismus 171 (186); Nanjio 67, 68, 69. cf. also 70. KF. p. 270. M. Vyutp. LXV. 18.

<sup>4)</sup> श्रात्मोत्कर्षपर्पेसने marg. The use of a noun from / pams hitherto found in Dhatupatha only, tends to show these glosses are very early

<sup>5)</sup> Wassiljev, Buddhismus 302 (332); 309 (339—340); 324 (354) 327 (358). Nanjio 105, 110. cf. also 87, 88 and K. F. 211. Here, apparently, and p. 11, 10 infra the MS. reads  $^{\circ}bh\bar{u}maka^{\circ}$ .

<sup>6)</sup> Cf. Rāj. Mitra, Nep. B. L. p. 82.

तवंशिनियतो भवति संबोधिपरापणा इति । माकाणगर्भसूत्रे त्याक् । मावकापानमेवीस्य न भवति प्रागेव गक्तयानांगिति । तथार्थोपपरिपृष्काणां गात्सर्यपर्यत्रन हस्यापि णिलापरानि प्रज्ञतानि । प्रमुद्तिगयां तु पद्यते । गात्मसंज्ञापगगाज्ञास्यात्मत्रेको न भवति । कुतः । पुनः सर्वोपकरणाह्मेक् इति । तथा मस्तकादिद्गनमप्यत्रास्योक्तं ॥

एवमादिम्त्रेषु भूनिप्रविष्टस्यापि जिताप्रत्तिर्विष्यते। यत्र वासामान्येन वीधिमतः । गिध्वृत्योपदेणस्तत्राभ्यासायोग्यतया प्रतिपेधवाक्येन वा गिद्विमिक्वोधिसत्तने न जित्तित्यं भिवेदेतत्। उभयासभवे तु सर्तत्र जित्तित्यं भवेदेतत्। उभयासभवे तु सर्तत्र जित्तित्यं भवेदेतत्। उभयासभवे तु सर्तत्र जित्तित्यं भवेद्विम् विष्ट्याम् विष्ट्राम् विष्ट्याम् विष्ट्राम् विष्ट्याम् विष्ट्याम् विष्ट्राम् विष्ट्राम्याम् विष्ट्राम् विष्ट्रम्याम् विष्ट्रम् विष्ट्रम् विष्ट्रम् विष्ट्रम् विष्ट्रम् विष्ट्रम्य

संबर्यक्षां च बोधिसविधातापदाभ्यासपर्गस्य सांबरिकस्यातिकात्कर्तव्यं। एवं 16

<sup>1)</sup> Anusvāra deleted in MS.

<sup>2)</sup> सत्काराकांत्रण मुद्तिायां प्रामेव मङ्ग्यानित्रात् श्रावकापान . . . (letters lost bere) marg.

<sup>3) °</sup>tathāyogra° MS., but the Tib. মুহালাহা হা স্থা আৰু makes the correction certain. Translated into Chinese hefore A.D. 220. Nanjio 23 (19), 33, 34. K. F. 216 M. Vjupt. LXV. 72.

<sup>4)</sup> मस्तकादिदानं marg.

ō) म्रयोग्यतानियेधयोः maig.

<sup>6)</sup> Wassiljev, Buddhismus 171, Nanjio 74, 77 (where evidently Aksharamati stands for Akshayamati) A° nirdeça Wassiljev, Buddhismus 327 sqq (358 sqq) K F. 256. A° pariprechā Nanjio 28 (45) K. F. 218.

<sup>7)</sup> शीले ह्र्रादागतस्याधिनी धर्मदाने समाध्युपेत्रणमत्रीतं margin.

८) शिद्धाः

<sup>9)</sup> K. F. 268. Cf. also Nanjio 1096, 1098.

स्यस्य शितातिक्रमे तीव्रमपत्राप्यं गुरुविसंवाद्वभयं चोत्पखते । तत्र चानाभोगतः प्रेम-गौर्विसिडिरित्येष सामान्यसंवर्धर्मः । ग्रंत एव बोधिसंबाः तथागतानां प्रतः शिता-णामन्यतमशिवानिष्पत्तिकामाः समादानं कुर्वति । तस्य च कल्याणिमित्रस्याभावे दश-दिगवस्थितबुद्धबोधिसत्नाभिमुखीभावभावनया संवर्गे ग्राक्तः संवर्गात्मवलं च तुंलिय- ता । म्रन्यया तु सर्वबुद्धबोधिसताः सर्वकश्य लोको त्रिमंबादितः स्यात् । सर्वमस्म्-त्युपस्थानसूत्रे कि किञ्चिन्मात्रं चित्रपित्नाप्यर्रतः प्रेतर्गातरुका प्रतिज्ञातं चार्रतो नर्कगितः । किं पुनर्नुत्तर्भर्धमृष्टिलस्य जगतः प्रतिज्ञायासंपाद्यतः । त्रतं एवोक्तं धर्मसंगोतिसूत्रे । सत्यगुरुकेण कुलपुत्र वोधिसत्तेन भवितव्यं । सत्यसंगीतिः कुलपुत्र धर्मसंगी[१०]तिः ' तत्र बुल्तपुत्र ऋतमत्सत्यं यह्योधिसत्वो उनुत्तरायां सम्यक्संबोधी चित्तम्-10 त्पाच तिच्चतं बीवितव्तेतोरपि न परित्यवति न सत्तेषु विप्रतिपचते । इदं बोधिसबस्य सत्यं ॥ यत्पुनर्वेषिसत्वो ४नुत्तरायां सम्यकसंवोधौ चित्तमृत्याख पश्चात्तचित्तं परित्यज्ञति सत्वेषु विप्रतिपद्यते ४४ वीधिसत्वस्य प्रतिकृष्टी मृषावाद् इति । म्रार्यसागर्मातमूत्रे पि देशितं-। स्याख्यवापि नाम सागरमते राजा वा राजमात्रो वा सर्वे नागरकं जनं श्रो भक्तेनोपनिमह्योपेतको भवेनानपानं सन्दानपेतसत्यं सर्वजनकायं विसेवाद्पेत्। तत्र 15 ते ऽन्नपानभोजनमलभमाना उच्चग्यतः प्रंक्रामेयुः । एवमेव सागर्मते यो वोधिसवः सर्व-सत्वानाश्चास्यातीर्णातार्णायामुक्तमोचनायानाश्चस्ताश्चामनाय यावन बाद्धश्रुत्ये अभियोगं करोति नापि ततो उन्येषु बोधिपत्यमुशलगूलेषु धर्मेषु । स्रवं बोधिसत्यो विसंवाद्यति

<sup>1)</sup> MS. °चाक्र°

<sup>2)</sup> Nanjio 679, 804. (Capp. 3, 4 deal with naraka and the pretas); translated A.D. 539. K. F. 274—275.

<sup>3)</sup> M. Vyutp. LXV. 21. Translated A.D. 515, Nanjio 426. K. F. 266. Wassiljev, Buddhismus 327 (358).

<sup>4)</sup> The Tib. & Ch. lists (K. F. 253. Nanj 10 976) know only Sagaramati - paripricchā. The «Sūtra» of our text is preserved in the Tib.  $\overline{A}$  (11. a. 6).

<sup>5)</sup> Compare Ashtasāhasrikā - prajnāpāramītā, p. 232, 1. 12; 388 l. 19 and the Tibetan equivalent (11. b. 1) AZ Z. The meaning «scoff, sneer» is just what the

passage requires and is confirmed by the cognate forms such as Hindi cagh: also cachinnor and καχάζω. This passage should be added in confirmation of Jaschke's remarks s. v. (p. 358).

सरेवकं लोकं । एवं च तं पूर्ववृद्धदर्णिन्यो देवता उच्चम्बति विवादगत्ति । द्वर्लभास्ते यद्मस्वामिनो ये मक्तपद्मं प्रतिद्वायोत्तार्खात । तस्मात्तर्व्हं सागर्गने न सा बोधिसवेन वाञ्गापितव्या यया सद्देवमानु।७ ।। पान् रं लोकं विसंवाद्येन् ॥ पुनर्यरं सागर्मते बोधिसतः केनचिदेवाधी हो भवति धर्मेषर्ववारणीयेषु । तत्र बीधिसत्वेन वाग्भाषि-ता भवति पावदात्नपरित्यामी ४पि वीधिमतेन कार्तव्यो भवेत्तत्र न पुनः स सत्वी ६ विसंवाद्यितच्य इति । तस्मातस्ववलानुह्रपेणिकमपि गुजलमूलं समादाप र्वितत्वयं । पद्योक्तनार्याविक्तिमर्भानूत्रे । एभिर्द्शिभः कुणलैः वर्मपद्येवुद्वेद्वे । न पुनर्यो ४त्तण एकामीप यावजीवं कुणलं वर्गपयं न रतिति ग्रय च पुनरेवं वदति । ग्रक् मक्षयानिको **ऽक् चानुत्तरां सन्यकसंत्रोधिं पर्येषानीति। स पुहलः पर्**मकुक्को मक्रान्षावादिकाः सर्वेषां वृद्धानां भगवतां पुरतो विसंवादको लोकस्योच्हेर्वादी स मृहः कालं कुरुते विनिपातमा- 10 मो भवतोति । यावत्कालं च शक्तोति तावत्कालं कुणलं ममादाव वर्तितव्यं ॥

एतच भेषत्यगु र्वेटूर्यप्रभम्त्रे द्रष्टव्यं । पस्तु गङ्गमत एवं म्रुतापि वोधिमवचर्याः डप्कारतानपि प्रज्ञपावमान्त्रोत्नक्त एव सकलडप्प्लिनजनपरित्राणायुरमववीषु तेन वन्द-नपूजनपापदेशन - पुरायानुगोद्न - बुद्धाध्येषणा-याचन - बोधिपरिणाननं क्वा कल्याणानित्र-मभ्येत्य त[10 त] इतानुबादेन स्वयं वा वताव्यं। समन्वाक्राचार्याक्नेवं नामेत्युद्धाः पथा- 15 र्षमञ्जूर्यावुदत्तेत्रगुणव्यूक्तलङ्कारमृत्रे भगवता मञ्जूष्यिया पूर्वनन्नावराने चर्षेपितं वोधिः चित्तमुत्पादितं तथोत्पादपितव्यं। एवं कि तेनोक्तं॥

पावती प्रवमा कोटिः संसारस्वातवर्जिता। तावत्सविह्तार्वाप चरिष्यान्यमितां चरिन् ॥

<sup>1)</sup> Wassiljev, Buddhismus 170-171 (185-186); K. F. 266-267 and Nanjio 64, 65 (before A D 489), where the title is Dagueakrakshitigarbha.

<sup>2)</sup> Here must be supplied in sense at least, it no actual words have fallen out, some such words as: bodhisatti aḥ prāpnuyāt; the Tib. has aray 3' 3' 2'.

<sup>3)</sup> Nanjio, 171 (tr. A.D. 650) 170, 172 cf. 167. M. Vyutp. LXV. 80

<sup>4)</sup> These letters are quite uncertain.

<sup>5)</sup> Nanjio, 23 (15, 46), 31. Tr. by Dharmuraksha (fl. A.D. 300) & twice later. K. F. 215. M. Vyutp. LXV. 56.

<sup>6)</sup> चरि (fem.) = चर्या not in leax. in this sense or gender.

उत्पाद्याम संबोधी चित्तं नाष्ट्रस्य संमुख्य ।

निमल्लये जगत्सर्वे दारिज्ञान्मोचितास्मि तत् ॥

व्यापाद्धिलचित्तं वा ईर्व्यामात्सर्यमेव वा ।

प्रस्ताग्ने न करिष्यामि बोधि प्राप्त्यामि यावता ।

बल्सर्चर्य चरिष्यामि कामांस्त्यद्यामि पापकान् ॥

बृद्धानामनुशिनिष्यो शीलसंवर्संपमे ।

नाक्तं बरितद्वपेषा वोधि प्राप्तुमिक्तित्संके ॥

परात्तकोरिं स्थास्यामि सबस्यैकस्य कारणात् ।

तेत्रं विशोधियष्यामि अप्रमेयमचित्तियम् ॥

नामधेयं करिष्यामि दश दिन्तु च विश्रुतं ।

कायवाद्धार्मणी चाक् शोधियष्यामि सर्वशः ॥

शोधियष्ये मनस्कर्म कर्म कर्त्तास्मि नाष्ट्रभम् । इति ॥

शोधियष्ये मनस्कर्म कर्म कर्त्तास्मि नाष्ट्रभम् । इति ॥

त चात्र सार्वकालिकात्संवर्ग्यक्णांकान्मात्रापितशङ्का कर्तव्या उत्रैव सूत्रे उत्तोप्यप्रणिधानानुक्षानादेवं ख्रुतं । यथा तेनाक्षोभ्येण तथागतेन पूर्व बोधिसव्यम् [10 b]तेनैवं

15 वाग्माधिता । विसंवादिता में बुद्धा भगवत्तो भवेपुर्यदि सर्वस्यां ज्ञातो न प्रव्रवेयमिति ।

एका ज्ञातिः प्रयत्नेन संशोध्या विवुधात्मना । चन्यास्तु ज्ञातोरावोधेः सैव संशोधियष्यतीत्युक्तेः ॥ ॥ एवं श्रारिपुत्र वोधिसवेनाक्षोभ्यस्य तथागतस्यानुश्चित्तितव्यं । एवं श्चित्तमाणः

शारिपुत्र बोधिसवो मक्षातवः सर्वस्यां ज्ञातौ प्रव्रजत्युत्पादाद्धा तथागतानामनुत्पादाद्धा

प्वश्यं गृकावासाविष्क्रामित । तत्कस्य केतोः । पर्मो ख्र्यं शारिपुत्र बाभो यद्धत गृका
थ वासाविष्क्रमणिति । यावत् । भार्यापुत्रद्वाकृतृतृष्ठा चास्य न भवतीति । यथा जन्मात
रेष्वयं दोषो न भवति तथात्रैव वद्यमाणिनत्यास्तां तावदेतत् ॥

<sup>1)</sup> প্রবৃতি MS Both ব্যান and প্রবৃত্তি occur = «death», the latter form therefore being unmetric may be rejected.

तदेवं समात्तसंबर्स्य सामान्यमापत्तिलतणानुच्यते । येनापत्तिलतणोन युक्तं बस्तु स्वयमप्युत्प्रेत्य परिक्रेन चापत्तिप्रतिद्वयकेष्वनायत्तिप्रतिद्वयक्षेषु च संमुक्षेत । बोधि-सतः सर्वसत्वानां वर्त्तगानानागतसर्वदुष्खद्गैर्मनस्योपजनाव वर्त्तनानानागतसुखसीमन-स्योत्पादाय च निःशाखतः कायवाद्यानःपराक्रमैः प्रयतं वारोति। यदि तु [त]तप्रत्ययसाम-ग्रीं नान्वेषते तदत्तराषप्रतिकाराय न घटने ग्रत्त्यडण्खरीर्गनस्य वक्कडण्खरीर्गनस्यप्रति- 5 कार्भूनं नोत्पादयति । मकार्धामचार्य चाल्पार्यकानि न कारोति नणमप्युपेनते । सापत्तिको भवति । संतेषतो <sup>(१)</sup>नापतिः स्वणत्रचिषयेषु कार्येषु तत्र निष्पलतया शिस्याप्रतस्यमा-वात् । प्रकृतिसावद्यतया त्वन्यद्रकृत एव । यत्र स्वशत्त्वगोचरे पि त्यागमानर्ध्यादापत्तिः स्यातन चिरुवं । सामान्यपापदेशना न 🗀 बातु तती गुर्ततः ॥ एतत्सगासती वीधिमविशि-वाशरीरं । विस्तर्तस्त्वप्रमाणनात्त्वावर्णवसाननिर्देशं । ग्रववा संवेषतो हे वोधिसवस्याप- 10 त्तो । यथा प्रक्तिपुक्तापुक्तनसमीद्यार्भते । निवृत्तः समीवा।। बाते सापात्तिको भवति । निद्यय्य यद्यार्क्नातिकामत्यत्तजञ्चएउ।लद्दातेनाांप चीाद्तः तापत्तित्री भवांत । कुतः ॥

एतरध्याणपर्तचोर्नमूत्रे वचनात्। यपि तु मैत्रेय चतुर्गिः कार्णोः प्रतिभानं सर्वुवद्याः ं चि ---- भिः । इक् मैत्रेय् प्रतिभानं सत्योपसंक्तिं भवति । नासत्योपसंक्तिं धर्भोपसं-व्हितं भवति नाधर्गेपसंव्हितं । क्तेशक्तायगं भवति न क्तेशविवर्ष्टगं । निर्वाणगुणानुसंगसन्द्- 15 र्शकं भवति न संसार् [गुणा]नुगंससन्दर्शकं । एभिन्ननुर्भिः पेवालं । यस्य कस्यचिन्मैत्रेय एभि-ञ्चतुर्भिः कार्षौः प्रतिभानं प्रतिभाति प्रतिभास्यति वा । तत्र स्रोहेः कुलपुत्रैः कुलद्विन्-तृभिर्वा वुडसंज्ञोत्पाद्यितव्या शास्त्संज्ञां कृवा । स धर्मः स्रोतव्यः । तत्कस्य वृत्तोः । यत्मिश्चिन्मेत्रेय सुभाषितं सर्वं तद्दुद्याषितं । तत्र नैत्रेय य इमानि प्रतिभागानि प्रतिन्निषे-वैतानि बुद्धभाषितानीति । तेषु चागीर्वमुत्पार्वेत्पुद्रलविद्वेषेण तेन सर्वबुद्धभाषितं 20 प्रतिभानं प्रतिक्तिप्तं भवति । धर्मे प्रतिक्तिप्य धर्मव्यतनसंवर्तनीयेन कर्मणा उपायगामी भवति ॥

<sup>1) °</sup>पमे MS. 2) K. F. 216. 3) °नत्यो° MS.

यः पुनरेतदभ्यामार्थे व्युत्पादितमिच्छ्ति तेनात्र शिनासमुखये तावचर्याम्खमात्रशि त्तणार्थमभियोगः कर्णीयः शितार्म्भस्यैत्र मङ्गफललात्। यथोक्तं प्रशासिविनिश्चयप्रतिङ्ग र्वसूत्रे । यद्य मञ्जूष्मीर्वोधिसत्वी गङ्गानदीवालिकासमेभ्यो वुंद्वेभ्यः प्रत्येकं सर्वेभ्यो गंगा-नदीवाल्कासमानि बुद्धनेत्राणि विशरातमकामणिर्सप्रतिपूर्णानि कृता द्यादेव दंदङ्ग- ङ्गानदीवालिकासमान् कल्पान् दानं द्खाद् । यो वा ४न्यो मञ्जुष्रीवीधिसत्त इमानेवद्वपान्धः र्गान् श्रुवा एकात्तेन ग[11 b]बा चित्तेनाभिनिद्यपेदिमेष्वेनद्येषु धर्मेषु शितिष्यामोति। सो अशितितो पि मञ्जूष्रीविधिसवो अस्यां शित्यायां क्निरको वततरं पुरायं प्रसवति। न लेव तदानमयं पुष्यक्रियावस्त्रिति । तस्माद्विमनुशंसर्गर्शना वोधिसलेन न अर्धाचित्रिय-र्त्तितव्यं । यदात्रैवाक् । तत्र मञ्जूर्वार्षे त्रिसाक्सुमकासाक्सुलोकधातुपर्माणुर्वःसम्।ः 10 सत्तास्तेषामैकेकः सत्तो राज्ञा भवेज्जम्बूहोपाधिपतिस्ते सर्व एवं घोषपेषुः । यो मङ्ग्यानमुद् न्हीष्यति धार्षिष्यति वाचिष्यति पर्यवाप्स्यति प्रवर्त्तपिष्यति तस्य निखक्रेनेनगसं पञ्चपलिकेन दिवसेनावतार्यिष्यामः तं चैतेनापक्रमेण जीविताद्यपरीपिष्याम इति । सचेन्मञ्जूष्रीविधिसत एवमुच्यमाने नो त्रस्यति न मंत्रासमाप्स्यते उत्तश एकचित्तोत्पादे-नापि न बिभेति न विषोद्ति न विचित्रित्सने । उत्तरि च सहर्मपरियंहार्धमिभिगुव्यते 15 पाठस्वाध्यायाभिमुक्तो विक्रिति । वर्ष मञ्जूष्योर्बोधिमवश्चित्तपूरी रोनपूरः शीलपूरः तातिशूरः वीर्पशूरः ध्यानशूरः प्रज्ञाशूरः समाधिशूरः इति वक्तव्यः॥ सर्वेन्मञ्जुश्रोवीधि सवः तेषां वधकपुरुषाणां न कुप्यति न रुप्यति न खिल दोषचित्तमुत्पादयति । स मञ्जु-श्रीर्बोधिसत्वो ब्रह्मस्म इन्द्रसमो ४ कम्प्य इति॥

्रतश्चाम्बकाले शि्तादरी मङ्गणलविपाकः ' तथा कि चन्द्रप्रदीपसूत्रे ।

<sup>1)</sup> Vyutpādam MS.

<sup>2)</sup> Naujio 522, tr. A.D. 663 by Hiouen Thsang. K. F. 249. M. Vyutp. LXV. 52 (P: - nirdecah).

वृद्धान कोटीनपुतानुपस्थित । द्त्तेन पानेन प्रमत्रवितः । क्त्रैः पताकागि च दीपनालैः । कल्पान कोखो यथ गङ्ग[12 a]वालिकाः ॥ पश्चैय सद्धर्मे प्रसुद्धमाने । निमृध्यमाने सुगतस्य णासने । रात्रिं दिवं एक चरेष णिताम् । इद्दृत्ततः पुण्यविणिष्ट भोति ॥

तस्गात्मर्तव्यो अत्राद्रः॥ उत्तानि च मृत्रातेषु वोधिसविणितापदानि। पत्रोक्तमार्यरतः ६ मेचे । वार्यं च कुलपुत्र वोधिमवा वोधिसचिणितामवर्संवृता भविण । इक् वोधिसवः एवं विचार्यति । न प्रातिगीतमंवर्यात्रकेण मया णकागनुत्तरां सम्यक्षमंत्रोधिगणितं-वोद्धं। कि तर्क्षि पानीगानि तवागतेन तेषु तेषु सूत्रातेषु वोधिसवतमुद्दाचारा । वोधिमविणात्रक्षां प्रवातानि तेषु तेषु गया णितितव्यिगिति विम्तरः। तस्गाद्स्मिद्धिन गन्द-विद्या द्वित्रेषो विस्तर्तिक्तवाद्योधिमवस्य संवरः। ततः विं पुक्तं ॥ गर्नस्वानान्यनो १० विचायोगानापत्तिको भवेत् ॥ कत्तगानि च तानि गर्नस्वानानि पानि विः सूत्रातेषु मङ्गान्यानाभिरतानापर्वायोक्तानि ॥ यद्यत ।

म्रात्मशावस्य भागानां ज्यायवृत्तेः शुगस्य च । उत्मर्गः मर्वसत्वेभ्यस्तद्रता शृहिवर्द्धनम् ॥

एय बोधिनत्रसंबर्संग्रहः । यत्र बोधिसत्रानामभ्यानित्रश्राने अप्यापत्तवो व्यवस्याप्यते ॥ १६

पद्योक्तं बोधिसबप्रातिनोत्ते । यो बोधिसबेन गार्गः परिगृक्तिः सर्वसवानां कृतेन इप्खनु (प)गानी । सचेदोधिसबन्य तं नार्गे परिगृक्ताव्यस्यतस्यापि कल्पकोटेर्ट्यपेनैकं सुखिक्तमुत्पवितासको निपवी चित्तमपि । तत्र बोधिसबेनैवं चित्तमुत्पार्गितव्यं सर्वस-वानामात्यिकं परिगृक्तितर्गि ने वर्जपित्रपीदार्गीति । परिगृक्तितम् । [12 b]पि नञ्जुष्योर्गिक्ता पश्चेमानि देवपुत्रानत्तर्गाणि वैरानत्तेयं समन्वागता बोधिसबाः विप्रमनुत्तरासम्य- 20 क्संबोधिनभिसंबुध्यते। कातमानि पञ्च। पदा देवपुत्र बोधिसबो अध्याणयत्यनुत्तरायां सम्य-

<sup>1)</sup> Metre Upajāti, cf. Colebrooke Misc. Ess  $^2$  11. 91. For °dharmi cf Senart on Mhv i. 43. 8

<sup>2) °</sup>dyā MS

<sup>3)</sup> Four or five syllables wrongly restored a sec manu. The Tib. (15. b. 1) makes Manjuçri quote from a work on Vinaya.

कसंबोधी चित्तमुत्पाच नातरा श्रवकप्रत्येकबुङ्गूमी चित्तमुत्पाद्यतीरं देवपुत्र प्रथममान त्रंये। सर्वस्वपरित्यागितापां चित्तमुत्पाच नातरा मात्सर्यचित्तेन सार्ड सन्यमतीरं देवपुत्र दितीयमानत्र्यम् । सर्वसवा मया तृातच्या इत्येवं चित्तमुत्पाच नातरा सीर्ट्तारं देवपुत्र तृतीयमानत्तर्यम् । श्रनुत्पन्नानिरुद्धान्सर्वधर्मानवभोतस्य इत्येवं चित्तमुत्पाच नातरा दृष्टि-गतेषु प्रपततीरं देवपुत्र चतुर्यमानत्तर्यम् । एकजणसमायुक्तया प्रज्ञया सर्वधर्मानवभोतस्य इत्येवं चित्तमुत्पाच नातरा तिष्ठति न विष्ठीवति श्रप्राप्तायां सर्वज्ञतायांमिरं देवपुत्र पञ्च-ममानत्तर्यमिति ॥

तस्मादेवमात्मभावभोगपुरायानामिवर्तमुत्सर्गर्साष्ट्राह्ववृह्वयो यवायोगं भावनी-याः ॥ तत्र तावड्रत्सर्गार्थं परियक्दोषभावनाह्यरेण वैराग्यमुत्यादयेत् त्यागानुशंसांख 10 भावयेत् । यथा तावच्चन्द्रप्रदीपसूत्रे ।

> मध्यवसिता ये बालाः काये अस्मिन्यूतिके सम्योग् । जीविते चञ्चले अवश्ये मायास्वप्तनिभोपने ॥ चतिरीद्राणि कर्माणि कृवा मोक्वशानुगाः । ते पाति नरकान् घोरान् मृत्युयानगतावुषा । इति ॥

15 तथानसमुखनिर्श्वार्णया[18] मप्युक्तं ॥ ये केचित् सञ्चा न भवति विग्रहाः परिग्रह-स्तत्र निरानमूलम् । तस्मात्त्यवेद्यत्र भवेत् तृष्ठाः उत्मृष्टतृष्ठस्य हिं धार्णा भवेत् ॥ बोधिसत्वप्रातिमोन्ने कथितं । पुनर्परं शारिपुत्र बोधिसत्नः सर्वयर्मेषु पर्कीवसंज्ञामुत्पाद-यति । न कश्चिद्वावमुपादते । तत्कस्य हेतोः । उपादानं हि भवामिति ॥ श्चार्षेग्रद्तपरियु-

<sup>1)</sup> Vishthihati MS. The Tib. has a square adoes not pause, which would suggest some form like vishtabhyate.

<sup>2)</sup> The metre requires some word like sada.

<sup>3)</sup> The Tib. title of this work is the same as that of a work in the cKanjur, but there, as usually in the Chinese, translated Anantamukha-sadhaka-dho (K.F. 250). In some of the Chinese versions the title corresponds with that in the text (Nanjio, 357, 358).

<sup>4)</sup> The leaf of the archetype numbered 13 is now lost.

यावत्सचेत्पुनर्स्य पुत्रे शितिर्त्तातरं प्रेमीत्पयते तथा श्रन्येषु सलेषु तेन तिस्भिः परिभाषणाभिः स्वचित्तं परिभाषितव्यं। कतनाभिस्तिस्भिः। सन्यक्षिप्रापुत्तस्य समिचतस्य वोधिन विषयमचित्तस्य वोधिन मिथ्याप्रयुक्तस्य । यनानालचारिणो वोधिन 10 तस्य वेधिन नानालचारिणाः । याभिस्तिस्भिः परिभाषणाभिः स्वचित्तं परिभाष्य - न्यत्रे (१)शिनत्रसंत्तोत्पाद्वितव्या शिनतं कृतित्ममः न नैत्रं। पो श्क्नस्त्यावीय वुद्धप्रत्तातः - व्यत्रे (१)शिनत्रसंत्तोत्पाद्वितव्या शिनतं कृतित्ममः न नैत्रं। पो श्क्नस्त्यावीय वुद्धप्रत्तातः - जिल्लाषा उद्धुर्ताद्वता शिनम् पुत्रे शिनिर्द्धातारं प्रेमीत्पाद्यामिः न तथान्येषु सलेषु । तेन तथा तथा चित्तमुत्पाद्वितव्यं पथा पथास्य सर्वसत्येषु पुत्रप्रेमानुगता नैत्र्युत्पयति । यन्यते पथा पथास्य सर्वसत्येषु पुत्रप्रेमानुगता नैत्र्युत्पयति । यन्यतो श्वः चानते योगित्रः प्रत्यवेतितव्यं । यन्यत एय ग्रागतः । यः । न्यतो श्वः । सर्वसत्वा ग्रापि गन पुत्रा ग्रमूवन् । यक्तं च सर्वसत्वानां पुत्रो श्रमूवन् । नेक् संविन्यते क्रियत्वान परियक्ते वा वार्तव्यः। माध्यवसानं । मृत्विणा वोधिसत्वेन न कर्वात्यः। सचेत्पुनर्गक्त्यते गृक्तिणा वोधिसत्वं पाचनक उपसंक्रम्य किञ्चित्व वस्तु पचितः । सचेत्यतं गृक्तिणां वोधिसतं पाचनक उपसंक्रम्य किञ्चित्व वस्तु पचितः । सचेत्स्य वस्त्वपरित्यक्तं भवेत् । नैवं चित्तं निध्याप्यितव्यः । यत्रकृतेतद्वस्तु परित्यत्वेयं 20 पदि वा न परित्यत्वेयमवश्यं मनैतेन वस्तुना विनाशायो भविष्यति । ग्रकामकेन परणामुष

<sup>1)</sup> पुत्रे (?) cf. infra.

<sup>2)</sup> odhyapo in the transcript.

गत्तव्यं भविष्यति । एतच्च वस्तु मां त्यद्याति ऋहे चैनं त्यद्यामि । एतच्च वस्तु पर्तियब्याहं स्रात्तमारः कालं करिष्यामि एतच्च परित्यक्तं न मे मर्णकाले चित्तं पर्याद्याय
स्थास्यति । एतच्च मे गर्णकाले प्रीति प्रामीध्यमविप्रतिमारितां च बनिष्यति । सर्वेत्युनरेवमिष समन्वाहरन् शङ्गायात्तद्दस्तु परित्यक्तुम् । तेन स पाचनक्रश्चतमृभिः संज्ञपिभिः

हं संज्ञपियतव्यः । कतमाभिश्चतमृभिः । द्ववलस्तावद्दम्म्यपरिषक्ककुशलमूलः । स्रादिकर्मिन्
को मक्षायाने । न चित्तस्य वशी परित्यागाय । सोपादानदृष्टिको-प्रस्मि । स्रहंकार्ममकार[14 व्यक्तिः । तमस्व सत्युक्त्व । मा परिताप्तीस्त्रवाहं करिष्यामि तथा प्रतिपत्स्ये ।
तथा वीर्यमार्टस्ये । यथिनं च तवाभिप्रायं परिपूर्विष्यामि सर्वम्वानां चेति । एवं खलु
गृक्त्यते । तेन याचनकः संज्ञपयितव्यः । एतच्च संज्ञपनमुपरि दोषपरिकारायोक्तं । मा भूद्दो10 धिसबस्य तत्राप्रमादो बोधिसत्वे वा याचनकस्येति । न तु मात्सर्यमेवं स्ननवद्यं भवति
कृतिसतं चेदं भगवता बोधिसत्वानां ॥

यथाक् बोधिसत्तप्रातिमोत्ते । चत्नार् इमे शारिपुत्र धर्मा बोधिसत्नानां न संविध्यते । क्षात्मे चत्नारः । शाद्यं बोधिसत्नानां न संविध्यते । मात्सर्यं बोधिसत्नानां न संविध्यते । क्षात्मे बोधिसत्नानां न संविध्यते । क्षात्मे शारिपुत्र चत्नारां व्याधिममिसंबोद्धामिति । लीनं चित्तं बोधिसत्नानां न संविध्यते । यस्येमे शारिपुत्र चत्नारां धर्माः संविध्यते स पण्डितैर्ज्ञातन्यः । कुक्को चतायं । लपको चतायं । नष्टधर्मा चतायं । सेक्लेशधर्मो चतायं लोकामिषगुरुको चतायं । क्षात्मे चतायं । नष्टधर्मो चतायं । सेक्लेशधर्मो चतायं लोकामिषगुरुको चतायं । सक्तचोडकपर्मो चतायमिति । तथा चित्तश्राः खलु पुनः शारिपुत्र बोधिसत्ना भवति । पावतस्वक्रत्तपरित्यागी । वतापिति । व्यापीरित्यागी । नामापरित्यागी । शीर्षपरित्यागी । स्रङ्गप्रत्यङ्गपरित्यागी । पुत्रपरित्यागी । स्र्वित्परित्यागी । मार्पपरित्यागी । स्र्वित्परित्यागी । स्र्वित्परित्यागी । स्र्वित्परित्यागी । स्र्वित्परित्यागी । स्र्वेत्वपरित्यागी । स्र्वेत्वपरित्यागी । स्र्वेत्वपरित्यागी । सर्वेत्वपरित्यागी । सर्वेत्यागी । सर्वेत्वपरित्यागी । सर्वेत्यागी । सर्वेत्वपरित्यागी । स

<sup>· 1) °</sup>tăpsīs MS.

एवं नारायणापरिष्टक्रायामप्युक्तं । न तहस्तूपादातव्यं यहिम[न्][11 b]बस्तुनि नास्य त्यागचित्तमुत्पस्रते । न त्यागवुडिः ऋमेत । न स परियक्ः परियक्तीतव्यो यस्मिन्परियक्ते नोत्मर्जनिचत्तमुत्पाद्येन् न स परिवार् उपादातव्या यहिमन्याचनवीर्याच्यनानस्य परियन्त-वुहि मृत्यव्यते । न तहाव्यनुषादातव्यं न ते भोमा न तहत्वनुषादातव्यं पावन तत्त्रिविद्यस्तू-पादातच्यं । यत्मिन् वस्तुनि बोधितवस्यापरित्यागवुद्धिमृत्यत्मे ॥ ग्रीपतु खलु पुनः बु- ६ लपुत्र वोधिमवेन मङ्गमवेनेयं चित्तमुत्पार्यितव्यं । ययं मनात्मभावः मर्त्रमवेभ्यः परि-त्यताः उत्सृष्टः । प्रागेव वात्सानि वस्तृति यस्य यस्य मत्रस्य पेन पेन प्रयत्नार्षे भविष्य-ति तस्नै तस्नै तद्दास्यामि सत्नंत्रियमानं वस्तं क्रतार्विकेभ्यो दास्यामि पार् पादार्थिः बेभ्यो नेत्रं नेत्रार्थिकेभ्यो दास्यामि । मासं मानार्थिकेभ्यः शामितं शोणितार्थिकेभ्यो मङ्मानं मज्ञार्धिकेभ्यो अङ्गप्रत्यङ्गान्यङ्गप्रत्यद्गार्थिकेभ्यः शिरः शिरोर्थिकेभ्यः परित्यद्यानि । 10 नः पुनर्वादो वाक्तेषु वस्तुषु वहत धनधान्यनातञ्चपरनतर्वागरणाक्यमनर्घवाक्**नमा** मनगर्निगनजनपद्राष्ट्रराजधानीयतनदातीदासकार्नजरपोरुषेयपुत्रडक्त्रिपरिवरिषु । ग्र-पि तु खलु पुनर्वस्य यस्य येन येन वचात्वार्यं भविश्यति तस्नै तस्नै सत्राय तत्तेद्देयं सं-विग्वनानं दास्यापि । म्रशोचन्नविप्रतिसारी मविषाकप्रतिकाङ्गी परित्यन्यामि । मनपे-त्तो दास्यामि सत्रानुप्रकाप मत्रकारूएयेन तत्रानुकन्पया तेपानेत्र सत्रानां संग्रकाप । यद्या 15 मे ४मी सताः सं(१५ व)गृङ्गेता बोधिप्राप्तस्य धर्मज्ञानकाः स्युरिति । पेपालं ॥

तग्वधापि नाम गुलपुत्र भैपद्मयमृतस्य गूलतो वा क्रियमाणस्य गण्डतः शाखातः वक्ताः पत्रतो वा क्रियमाणस्य पुष्पतः पालतः सारतो वा क्रियमाणस्य नेवं भवति विवालपो । मूलतो मे क्रियते पावतसारतो मे क्रियत इति ॥ भ्रपि तु खलु पुनरविवालप एव क्रोनमध्योतनृष्टानां सलानां व्याधीनपनपति । एवमेव कुलपुत्र वो- 20 धिसलेन मक्।सलेनास्मिश्चातुर्मकाभीतिके म्रात्मभावे भैपव्यसंज्ञोत्पाद्वितव्या वेषां वेषां सलानां पेन वेनार्थः तत्तदेव मे क्रिनु क्स्तं क्रितार्थिनः पादं पादार्थिन इति पूर्ववत् ॥

श्रापीत्तपमितसूत्रे अपि देशितं।श्रपमेव मपा नापःसर्वस्तानां विंनर्गीयेषु सपितत्यः। तव्यवापि नामेमानि वान्सानि चलारि महाभूतानि पृथिवीधातुर्व्धातुस्तेजोधातुर्वापुधातुश्र नानामुखिर्नानापर्ययिनीनार्म्वयोनीनोपक्र्योनीनापरिभोगैः सत्नानां नानोपभोगं गच्छ्ति (१) एवमेवाक्षिमं कार्यचतुर्मक्ष्भूतसमुच्छ्यं नाना [मुखि]नीनापर्ययिनीनार्म्वयोनीनोपकर्यौनीनापरिभोगैविंस्तरेण सर्वसत्वानामुपभोग्यं कर्रिष्यामीति । स इममर्थवशं संपश्यन् कायड-ष्खतां च प्रत्यवेतते कायडण्खतया च न परिखियते सत्नावेत्तयेति ॥

5 श्रीयंत्रञ्च ध्वसूत्रे उप्याक् ॥ इति क् वोधिसत्त द्यात्मानं सर्वसत्तेषु निर्पातयन् सर्वज्ञ स्वाप्त सर्वसत्तेषु निर्पातयन् सर्वज्ञ स्वाप्त सर्वसत्तेष्ठ स्वाप्त सर्वसत्तेषु स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त सर्वसत्तेषु स्वाप्त स्

<sup>1)</sup> MS. मच्छति.

<sup>2)</sup> Tib. (19 a 1) ਨੁਧ੍ਰਾਕ ਪ ਨੂੰ ਵੇਂ ਤੁਪ'ਕਲੇਨ੍ ਤੁੰ ਕੋਨੂੰ prob. the same as the work in Kahgyur III. 30 (K. F. 211).

<sup>3) «</sup>Light» Tib. সুদ্ৰুত্ব (19 a. 8).

<sup>4)</sup> The Tib. has নের্নি ন'ব্নকাত্র নী বাটি cabode of all men» (19 a. 3).

<sup>ं 5)</sup> स यथा समें निपतित marginal gloss.

धिसत्तत्यागचित्ततां मनिस कुर्वाण उत्वानभूतमात्मानं सर्वसत्वेषु संपष्ट्यन् । धर्मर्तिभूत-मात्मानं सर्वलोकियाद्र्णयमानः [16 क]मामनस्यदातार्मात्मानं सर्वमत्वानामधितिष्टन् । म्रनत्तप्रीतिसंजननमात्मानं सर्वजगतो निर्यातयमानः मर्वणुक्तधर्माय द्वार्भूतमात्मानं सर्वलोको संघार्यमानः । बुद्धवोधिद्।तार्मात्मानं सर्वसत्वानां प्रणाद्धत् । पित्सममा-त्मानं सर्वप्रजायां नियोजयमानः । सर्वीपयार्णाविकात्याधिकर्णामात्मानं सर्वमत्वधाती ६ प्रतिष्ठापयमानः ॥

इति क् वोधिसत मात्मानमुपस्थापर्यताय द्दानः याचनकेयु नीचमनिम्नार्चित्तो भूत्यास्तरणाधिष्ठानचेता धर्णितमसर्वड्डव्यसक्ननमिस्नार्प्रवृत्तः सर्वसतोपस्थाना- क्षात्तमानसप्रयुक्तो वालवनद्रङ्कृतिस्थिरः स्थावराधिवासनवात्यः म्रस्थितः कुणलमूला- भियुक्तः मप्रयुक्तसर्वलोकधातूपस्थानः काणीं नाता संपरित्यवन् याचनकेभ्य उपमंक्रात्तेभ्यो 10 वीप्तिसर्वचर्यीपात्ततथागतकुलकुलीनसंभूतिचतः सर्ववीधिसत्रानुस्मरणविकारप्रस्तो अमारात्सर्वत्रैलोक्यात्म — त्यवेत्तमाणः स्थणरीरानध्यवसितसत्तानः मिनेकेतसर्ववुद्धध- मानुस्मृतिविक्तर्वसाराच्छ्रीरात्सारादानाभिप्राय इति क् वोधिसत्तो विद्धां पाचितः समानो म— वाता प्रेमणीयया मैन्योपचारियतत्त्याभद्रे सिक्तसने रावार्क् निषाय्य तं याचनकमिभायते व्हष्टः। मिर्श्विचतो भूता ज्वतिचतो अनुपक्तिचत्तो मक्तत्मनस्ता— 15 विद्या (१० ७)तो बुद्धवंशसंभूतचित्तो उलुलितसत्तीनचित्तो मक्तत्वावाधानो उनध्यवसित्तणरीरिचित्तो अनिनिविष्ठवचनचित्तो वानुमाउलप्रष्ठितकायो भूता स्वकान्मुखािका- क्षारीरिचित्तो अनिनिविष्ठवचनचित्तो वानुमाउलप्रष्ठितकायो भूता स्वकान्मुखािका- क्षारी- याचनकस्य सर्वशरीरमधीनं कृता वाचं प्रमुखन् क्षित्रधां मृद्धी प्रेमणीयां मैन्यो- पचारां । मृक्ताण वं मम विद्धां यथा कामकरणीयां बुक्त । तथा कुक्त यथा वं प्रीतो भवित्त

<sup>1)</sup> Upasthāyaka = «servant» Divy. et alibi, buddhıce. The form in otra is new.

<sup>2)</sup> The reading is doubtful.

<sup>3)</sup> My emendation is founded on the MS reading arushta under which has been written in a much later hand alushta.

<sup>4)</sup> This determines the meaning of santāna ('fixedness of mind') in Mhv. I. 90 4, ubi v. Senart (I. 446).

प्रोतमानम ब्रात्मना प्रमुद्ती कृष्टः प्रीतिनीम [न] स्वजात इति म शिर्ः परित्यजन् सर्व-वर्गाम्रशिरः पर्मतानमवतरम् मर्वसवपरित्राणीशरोवोवि - गच्छत् सर्वतगरम्यशिरः अनुपमज्ञानमभिलयम् सर्वदिक्किः प्राप्तुं ज्ञानराजनियमुच्यमानो अनुजरसर्वयमेखपंजी-र्यतां परिपूर्णिनुकामो अनलवाचनकप्रीतिपरिस्कुटचेता । इति क्वि बोधिसबो कृस्तप्रहा-इ न्यरित्यत्रन्याचनकेन्यंःश्रहाकृत्तप्रयुक्तेनानुग्रक्चारित्रेण वोचितवतिकृतिकानत्यागप्रत-तपाणिना व्यवसर्गाभिर्नेन क्स्तपद्यरित्यागेन मक्षप्रतिष्ठानक्रनतत्व्यतिक्रिण वी-धिसञ्जचर्याध्यवमापेन वेदनानुपक्तत्या दानप्रसाद्शत्या विनलचित्तोत्पाद्सँवग्ने निप्य-र्यत्रस्थानताः[17 व]नवर्मप्ररोराहित्रानित्रासुप्तकाणनेतः त्रनीववितः सर्वनार्क्तीक-ल्याणिन त्रीपस्न वर्ध वृंक्तिचेताः सब्बेशियन वसंबर्णित कत्यागिन र्राण इति क् बोधिसवः 10 स्वशर्रीर्नानिप्य कृथिर्नन्प्रयच्छ्न्याचनकेन्यः प्रकृथितवीचिचित्तो।वोचित्तवंचर्णनि-लियतंचित्तो अपर्यात्तवेदितचिनः प्रवयाचनकानिलायतचितः प्रवंप्रतिप्राक्काविदिष्टवितः सर्ववीयिमञ्जत्यागप्रतियत्प्रतियत्त्रोते अनिवर्त्त्यया प्रोतिप्रस्वव्या स्वज्ञारीरानपेन्नवित्तः स्व-प्रशिराहुचिरमनुप्रयच्छ्न् चानायतनमक्तयानप्रसृतचेता नकायानाविनष्टमना इटननास्तु-प्टननाः प्रोतननाः मुद्दितनना नैत्र्यननाः मुखननाः प्रसद्यननाः प्रमुद्दितप्रोतिसीमनस्यज्ञातो 15 मजामांसं स्वरारीरात्यरित्यज्ञन्यायनकेन्यः ऋत्याणत्यागया । यायकार्मित्तायतया वांचा तान् याचकानभित्तपन् गहुतु भवतो नन शरीरान्मजानांतं यथा कानकृत्णाया तु-ल्यप्रीतिविवर्द्धनेन त्यागर्वितेन।वीयितवविवत्याणिनयेवितेन सक्त्रुव्यतन्।लेन लोज-

<sup>1)</sup> MS. prāpiar. I construe the infin. with addinguourone. On the next word, jūāna<sup>3</sup>, the following gloss (or part of text?) is added in the margin: sarrate the information of the construction of the constr

<sup>2)</sup> The small upright bars added by the scribe or some (exidently not recent) reader of the MS. show that he took the compound as otherwhead and saved by friends from the evil of all the actions of Mārar. I confess however that this seems to me forced: that, I prefer to suppose that something has been lost after thank (unhant by Māra's machinations), thus leaving the next compound quite clear and intelligible.

<sup>8)</sup> Gf. Pali abhilapa.

मलापवार्षितेन प्रवरेगााध्याशयेन । सर्वबोधिसत्यसमतोपात्तर्गकादानार्मीर्गनसाकाङ्गितः मर्वपाचैक्राननताप्यचित्तैर्दानवस्त्। यप्रत्यवेत्तितेन कर्मविपाक्षप्रत्येपेन सर्वलोक्रधात-विमलपा सर्ववृद्धतेत्रालंकार्ट्युक्पूत्रया सर्ववगर्भिम्खया करूणापरित्राणतया । सर्ववृद्ध-बोध्यभिनुखवा <sup>(1)</sup> इंगवल <sup>--</sup> [17 b]चार्गावा उतीतानागतप्रत्युत्पत्रसर्ववीधिसत्वाभिनुख-वा एकाकुणलामूलपरिचर्यवा सर्ववैणारुखाभिनुविनार्यभितंत्वनाद्नदनेन च्यवाभिनुवेन । स- 5 र्वायसमताज्ञानेन -- लोकाभिन्खेनापरात्तकोद्यंगतकत्पच्यवसायेन वीधिसत्रप्रणािधाने-नापरित्रहेंयनारीमुखेनाखेद्चित्तोत्पोद्देन वोधित्ततः स्वन्हद्यं परित्यनन्याचनकेभ्यो दान-वंजजित्तितिचतः पार्गितानिज्याद्वचित्तः सर्ववीधिसत्रद्वानानुद्वतसुप्रतिष्ठितचित्तः । ग्र-धिष्ठानसर्वयाचनकाप्रतिगाननचितः ! ग्रथ्याशयं परिशोधयमानः । सर्वज्ञगत्परि[पार्च]न-निदानं गक्ताप्रणियानं प्रतिपयमाना बोधिमत्वचर्यायां संवतनानः सर्वज्ञतासंभारं संगर- 10 माणाः प्रणिधिनिर्ज्ञन् सो ४त्र वक्तन्व्याष्ट्रपूषं पाचनान्यः परित्यजन् वाचनकाभिप्रसन-पा दछा प्रसनप्रीत्याकाँरेने नेर्बोधिसत्रनिर्पतिन प्रेम्णा उच्युत्यितमनिसकारेण त्यामेना-सारात्कापातसुप्रतयवेतितेन सारादानचित्तेन एमशानपर्यत्तेन काषानुसमृतिमनसिकारिण वृज्ञश्रमालश्चभद्धयं शरीरं प्रत्यवेतनाणः पर्भितननिवृत्वया । शरीरानित्यतया अपवि-ढशरिरेगा परभक्तचेतनेन एवं धर्मननित्रतार्प्रयुक्ती बोधितवस्तान्याचनकाननिर्मिषं 15 प्रेतनागा एवं चित्तमृत्पादयति । यदि चारुमेत्याचनकस्यतच्छ्रीराद्श्रं यकृत् बुद्धाः-पुष्पुपं दगां । यदि वा न दगां । म्रायुःत्रवपर्यते नेपो [18 1]नित्यः एमशानपर्यवसान

<sup>1)</sup> Dh. s. § 75.

<sup>2)</sup> Dh. s. § 85

<sup>3)</sup> MS. पारितस्यना For the form (not in ord. Sk) see Childers s. v paritassanā; compare also note to fol. [23 b] below.

<sup>4)</sup> I have conjectured that these are the missing letters from the Tib which has এম্ব্রিম্ব্রিব্রম্ভার্তির নাম কর্ম

<sup>5)</sup> Both reading and sense are somewhat doubtful. Böhtlingk (W. Kurz. F) gives to avyutthana the meaning adas Nichtnachgeben»

इति । स एवं मन्सिकार्संतोषितेन सत्तानिवं धर्मज्ञानेनाशयेन कल्याणिमत्रसंज्ञाधिष्ठिः तेन याचनकर्शनेनासारात्कापात्सार्मार्त्तुकामो धर्मकामतपा स्वमासावा परित्यज्ञ-वेव तत्कुशलमूलं परिणामयतीत्यात्मभावोत्सर्गं कृता ॥

भोगपुण्योत्सर्गो ऽप्यत्रैवोक्तिः । इति कि वीधिसवो नानाद्विषाोषप्रतियाक्केष्ठन्या
ग्रिपुद्रलदिगागतेष्ठप्रमेषकृषणावनीपकेषु वोधिसवस्त्रवागतेषु वोधिसवप्रवे स्रुवा उगतेषु वोधिसवप्रत्यपावकाशगतेषु वोधिसवद्गनपूर्व प्रणिधानस्रुतेषु । वोधिसवप्रणिधानचित्तनिमित्रतेषु । सर्वत्यागमनसाभिज्ञिषतेषु तृप्तपाचनकप्रतिमाननाचेतन स्रागतयाचनकत्तमापणाचेतनो । मयैव तत्र दिशं ग्रवा यूपं प्रतिमानिषत्व्या स्न्निव्यते येन युष्माकमागमनक्तमो न स्यात् । एवं समृहप्रणिपातेन ज्ञमयित सर्वयाचनकान् कमियवा

कमागमनक्तमो न स्यात् । एवं समृहप्रणिपातेन ज्ञमयित सर्वयाचनकान् कमियवा

क्याग् वान्वु।द्वीपकत्याणकन्याग् व्यत्यिष्णान् यदिदं सुवर्णग्यान् वनपदिवशुद्रकन्याग्व्याग् प्रान् वाद्दं वेद्वर्यग्रवान्वानुकुलगीतवाद्यसंप्रवादितपित्पूर्णान् । एवं स्पदिक्र्यान् सुमुखसुवेशधाग्रस्वलंकृतद्वपानप्रतिकृलदर्शनचतुरकन्याग् वपिष्णानिति ।

तथात्रेव देशितं माणाग्रवान्वा ददानः सर्वग्तवालसंक्रवानावानिष्ठितन्तान् ।

[18 b]सवाक्नान् । चन्दनग्रधान् ददानी ग्रवचक्रग्रध्यप्रयुक्तान् ग्रवसिक्तसनप्रतिष्ठितान्

पाववानाग्रक्रित्रसंकृत्रव्यक्तान् ग्रवितानिवततसंक्रवान् ध्वपताकालंकृतचतुर्गिन्तिवान्

पाववानाग्रक्रित्रसंकृत्रव्यक्तान् ग्रवितानिवततसंक्रवान् ध्वपताकालंकृतचतुर्गिन्यप्रवित्रकृत्वान्

पाववानाग्रक्रितान् ग्रवन्दनग्रम् ग्रवितानिवततसंक्रवान् ध्वपताकालंकृतचतुर्गिन्तिन्तिवान्विततसंक्रवान् ध्वपताकालंकृतचतुर्गिन्तवान्वालंकृतचतुर्गिन्तिन्तवालंकृतचतुर्गिन्तिन्तम् ।

<sup>1)</sup> oshyana MS.

<sup>2)</sup> These syllables wholly or partly wanting in the MS., have been restored from the Tibetan (f. 22. a 1).

<sup>3)</sup> The MS. here and in the corresponding passages at 19 a (p. 28.3) below has the vox nihile, āyāneya. I have succeeded in restoring the text in all three passages from the Tibetan equivalent ST PN. This ought of course to have some form like sarvajña for its original; but clearly the Tibetan translator mistook the somewhat rare Sanskrit word (parallelled however in Pali) for a derivative of jñā. It may, however, he noted that Indian tradition, as represented by the Açva-tantra cited by B. and R. does connect the word with that root and not with the Vedic ājāni.

कान् नानागन्धविधूपित--सार्गन्धानुलेपानुलिपान् । सर्वपुष्पन्यसावकीर्णान् कन्याश-तसक्त्ररत्नसूत्रप्रकर्षितानधात्तगमनानधात्तसमवाक्नप्रयुक्तान् । यावद्प्रतिकूलमनोन्नप्र-वातगन्धान् मुडक्तिृपुत्रवचनोपचार्प्रयुक्तान् । विविधगन्धनूर्णमम्भृतकृतोपचारानिति ॥

पुनर्त्रेवाक् । म्रात्मानं च सर्वसवानां निर्वातपनुपस्यानं वा सर्वबुढानामु-पाददानो राज्यं वा परित्यतन् पटभेद्कं वा नगर्रात्तधानीं सर्वालंकार्भूपितां य- 5 बाईं वा याचनकेषु सर्वपरिवारं परित्यान् पुत्रद्वितृभाषी वा द्दानी याचनकेभ्यः स-र्वगृक् वापस्तर् । य[13]त्सर्वीपभोगपरिभोगान् वा द्दानः । एवं पानदानं रुसदाननिप वोधिमलो द्दानो विविधान् कल्याणानुदारान् विशुदानविकलांस्तिक्ताँ छवणान् करकान् कपापान् नानार्साप्रोपेतान् सुद्धिम्धान् विविधर्सविधिनोपेतान् धातुक्षोभण-सनतास्वापनान् चित्तगरीर्वलोपस्तम्भनान् प्रीतिप्रप्ताद्प्रामोखकल्पताननान् । याव- 10 त्सर्वपर्रोपक्रमप्रतिपेधकान् सर्वव्याधिसमनार्गेग्यसंजननान् । एवं वस्त्रदानं पुष्पदानं गन्धदानं विलेपनदानं मालयदानं । शयनदानमावासदानमपाश्रयदानं प्रदीपदानं च । ग्ला-नप्रत्यवभैषज्य [19 व]परिप्कारान् वोधिसवो उनुप्रवच्छन् यावन् नानाभाजनानि विवि-धसंभाराएयनेककास्यपात्रीरप्रमेयसंभारोपचिता किरएयम्वर्णद्रप्यचूर्णपरिपूर्णास्तानि वुंद्देभ्यो भगवद्यो द्दानो ४चित्रयद्तिणीयाधिमुक्तचेता वोधिप्तत्वर्त्तेभ्यो वा द्दानः 15 कल्याणित्रमुद्धर्लभचित्तोत्पोद्देन मार्पसंघाय वा द्दानः । बुद्धशासनीयस्तम्भाय पुद्रलाय वा द्दानः । श्रावकप्रत्येकवुद्देभ्यो वार्यगुणातुप्रसन्नचित्ततया मातापित्भ्यां द्दानो । गुज्ञ-, प्रमुपोपस्थानचित्ततवा म्राचार्यगुरुइतिशायिभ्यो वा ददानस्तत्र तत्र गुरुसंभाराववादशि-तणाप्रयुक्तः । म्रागनेत्रसनं वा कृषणावनीपक्रयाचनकेभ्यो द्दानः । सर्वसत्वाप्रतिकृतचतु-मैंत्रीपरिभावितचित्ततया । पेयालं ॥ 20

इति क् वोधिसत्तो क्स्त्यानानेयान् द्दानः सप्ताङ्गसुप्रतिष्ठितान् । षष्टिका-

<sup>1)</sup> New form: Caturdicam (indeel.) in lexx. cf. Pali catuddisa.

<sup>2)</sup> 됐대구º MS.

<sup>3)</sup> See p. 26, note 3. For the order of members in the compound see B. & R. s. v. সারানিয়.

यनान् षड्गक्षोपेतान् पद्मवर्णान् मुखविशुद्धान् सुवर्णालंकारान् केमब्गलप्रतिच्क्त्रश-रोरान् नानारत्निविचित्रालंकार्बालशुण्डप्रतिप्तच्यूकान् मुवर्णकल्याणान् कल्याण-[चार्)द्र्शनान् । म्रज्ञात्तयोजनसङ्ख्यमनोपचारान् म्रश्चाजानेवान्त्री द्दानः । सुख्वा-क्नमुखशरीरोपेताननुजनमंपनां झतुर्दिग्गमनाक् । र्जनेपतानारोक्रमंपनान् दिव्यंकल्या-णचारुसदशसर्विवभूषणोपेतान् । स तान् द्दानः परित्यजन् गीरवेण गुरुजनेभ्यः कल्याण्मित्रमातापित्भ्यः कृपणवनीपक्रयाचनकेभ्यः सर्वक्रगत्प्रतिग्राङ्कभ्यो मृक्तचि-त्ततया ददानो । नागृक्तीतचित्ततपावृमन्नन्मकाक्त्यापरिस्पुरेन संसानेन मक्तत्याग-परिमाणबो[19 b]धिसत्तमुणेषु प्रतिपद्ममानो अभिज्ञातवोधिसत्ताध्याशयान् परिशोधय-मानो यात्रदिति व्हि बोधिसल म्रासनदानं द्दानः परित्यतन् राजभहासनानि बैड्र्यपाद-10 कानि सिंक्प्रतिष्ठितानि सुवर्णासूत्रगृत्रज्ञालवितानान्यनेकचीवर् स्पर्शीपेतप्रज्ञप्तानि स-र्वसार्गन्धवासितोपचाराणिः विचित्रमणिरातसमुच्छित्रधतान्यनेकर्लकोटीनियुत्रपतसः क्षालंकार्व्यकानि व्स्वालवितानविततानि सुत्रणीकिङ्किणीजालसंघिरतमनोज्ञनाद्नि-र्घोषशब्दानि मक्ताल्यासनान्यभ्युद्धतो[द्विद्ध]चर्नुर्द्शनान्येकङ्त्रमकापृथिव्यनुशासननिप-द्नाभिषिक्तानि । सर्वरांग्येश्वर्षाधिपतेवनिवतनिवृद्याप्रतिकृतचक्रशासनानुशासनसर्व-15 राजाधिपतेये प्रवर्तते । एवं पावदिति क्ति बोधिसत्तप्रक्ताणि द्दानः परित्यजन्मका-रत्नव्यूक्प्रतिमारिङतानि रत्नद्रपडानि निङ्कियोज्ञालतंद्धनानि । रत्नस्त्रकर्णकरहान-

<sup>1)</sup> MS. বহুৱাটি I have supposed a neuter gantra, a by-form of gantrī (cf. Buddhacarita II, 12—a similar passage to this. See Gowell's preface. p. XV).

<sup>2)</sup> MS. açvāyāneyamıā (last letters indistinct); see p. 26, note 3 above.

<sup>3)</sup> aWith no niggardliness of minds. See R. Morris in Academy, 25 Feb. 1888.

<sup>4)</sup> These two letter-groups are quite uncertain. A marginal note has: ত্রহিছিল উন্নিয়েম্ব

<sup>5)</sup> Adhipateya, a Palicism not hitherto noted in Sanskrit; niyata (if the reading be correct) apparently = cregularly enjoined form.

<sup>6)</sup> The sentence, if the reading be right must apparently be parenthetical: a(and he, so the recipient of these gifts, flourishes in sovereignty).

लीविनामित्वैर्यमणिक्राराभिप्रलिम्बतानि नन्दीघोषमनोज्ञणब्दोषचाराणि क्षेमजा-लाभ्यसर्विणुद्धक्द्नानि र्वणलाकालंकार्णतमक्स्रविततानि र्व्वकोषमन्धारितान्य-गुरुवन्द्नान्येकसार्वर्गन्धकोटोनियुत्तणतसक्स्रविधूषितवासितोषचाराणि जाम्बुनद्प्र-भास्वर्णुद्धानि 'तादणानां क्वाणामनेककोटीनियुत्तणतसक्स्रालंकाराणां तद्तिरिक्ता-नि चासंख्येषकोटीनियुत्तणतमक्स्रालंकाराण्यनपेतिचितो द्दानः परित्यज्ञव्वव्वव्वव्वनु- ६ प्रयच्क्न्संगुद्धीभूतेभ्यो वा सबसारिभ्यो निर्वृतानां वो तथागतानां चैत्यालंकाराय । धर्मप-र्यष्ट्ये बोधिसत्वकल्याणिमेत्रे(२० ०)भ्यो वाभिज्ञातबोधिसवधर्मभाणकेभ्यो वा माता-पित्भ्यां वा संघरत्रे वा सर्ववुद्धशासने वा यावत्सर्वप्रतियाक्केभ्यः स एवं तत्नुशलमूलं परिणानयति॥

यद्या तावत्प्रव्यमायानेच परिणामनायां सर्ज्कुणलमूलप्रस्तावेपूपिर्ष्टं ' एवं प्रणिधा- 10 नमुत्पात्पति । कथमेतानि कुश्रलमूलानि सर्वन्नगद्धपन्नोव्यान्युपन्नारिभूनानि भन्नेयुर्विणु- द्धर्मपर्यवसानानि येन सर्वस्वानामितेः कुश्रलमूलिर्म्हान्यानप्रतिप्रस्नव्धिभवति । तैर्यग्यो- तिक्वयामलीकिकादुःखस्कन्धाविवर्त्तयेयुः । स तानि कुश्रलमूलानि परिणामयनिवं तत्नुश्रलमूलां परिणामयति ' स्रनेनान्हं कुश्रलमूलीन सर्वसत्वानां नयनं भवेयं सर्वद्धर्धक्क- स्थिविनिवर्त्तनाय ' सर्वसत्वानां न्नाणं भवेयं पर्वस्तिन्वर्त्तनाय ' सर्वसत्वानां न्नाणं भवेयं सर्वस्तिन्नाय । सर्वसत्वानां श्राणं भवेयं । सर्वभयार्त्तणतया ' सर्वसत्वानां गतिर्भवेयम् सर्वभूम्यनुगमनतया । सर्वसत्वानां परायणं भवेयगत्यत्तयोगतेमप्रतिलम्भतया । सर्वसत्वानां न्नालोको भवेयं वितिमिर्ज्ञानसद्दर्भनतया । सर्वसत्वानां उल्का भवेयमविद्यातमोऽन्धकार्विनिवर्त्तनतया । सर्वसत्वानां प्रत्याति भवेयमत्यत्तविशुद्धिप्रतिष्ठापनतया ' सर्वसत्वानां नायको भवेयम- वित्यधर्मनयावतार्णतया ' सर्वसत्वानां परिणापको भवेयमनावर्णज्ञीनस्कन्धोयन- २० यनतया । पेयालं ॥ तज्ञाध्याश्रयतः परिणामयति न वचनमानेणा । तज्ञोद्य- वितः परिणामयति । प्रमु-

<sup>1) =</sup> Pali nibbuta.

<sup>2)</sup> Cf. the name of a Bodhisattva quoted in B. and R. from Daçabhümīçvara: Anāvaraņajāānaviçuddhagarbha.

दितचित्तः सिग्धचित्तः परिणामयित । मैत्रचितः प्रेम[20 ७]चितः अनुग्रक्चित्तो क्तिचितः सुखचितः परिणामयित । तश्चैवं परिणामयित । द्वर्रं मम कुशलमूलं सर्वसवानां गतिविजुद्वये संवर्तेत । उपपत्तिविजुद्वये संवर्तेत । उपपत्तिविजुद्वये संवर्तेत । यपित्रविजुद्वये संवर्तेत । यपित्रविजुद्वये संवर्तेत । यपित्रविज्ञान्तायां संवर्तेत । यपित्रविज्ञान्तायां संवर्तेत । व्याप्रमाणतायां संवर्तेत । कायकर्ममनस्कर्मसर्वगुणालंकार् परिपूर्णा संवर्तेत ॥ अनेन मे कुशलमूलेन ते सर्वसवाः सर्ववुद्धानार गर्ययुर रागारिवा च मा विरागयेर्युः । तेषु च वृद्धेषु भगवतमु प्रसादमभेष्यं प्रतिलभेर्न् । तेषां च तथागतानामर्क्ता सम्यक्तंवुद्धानात्तिके धर्मदेशनां शृणुषुः । युवा च सर्वा विमर्ताविनिवर्त्तयेषुः । यथार्युतं च संधारयेषुः । सन्धारयत्त्रश्च प्रतिपत्त्या संपाद्येषुः । ताश्च तथागतानाराध्येषुः । विचर्ताविनिवर्त्तयेषुः । विवर्ताविनिवर्त्तयेषुः । विवर्ताविनिवर्त्तयेषुः । विन्तिवर्त्तयेषुः । सर्ववुद्धानां चानुष्तिविष्युः कल्याणिन्त्रयप्रतिज्ञम् चाधिगच्छेषुः । उद्गराधिमुक्तिसमतां च परिनिष्याद्येषुः । सर्वज्ञत्ति च वावकाणं प्रतिलभेर्न् । सर्वगुणालङ्कारं च वावविन्त्याद्येषुः । सर्वज्ञताते च कायप्रतिपूर्णे प्रतिलभेर्न् । सर्वगुणालङ्कारं च वावविन्त्याद्येषुः । स्वतिनिवर्त्तयेषुः । स्वतिनिवर्त्तयां समुदानयेषुः । अतिनिवर्त्तयां समुदानयेषुः । अपित्तिवर्त्तयां समुदानयेषुः । अतिनिवर्त्तयां समुदानयेषुः । अतिनिवर्त्तयां समुदानयेषुः । अतिनिवर्त्तयां समुदानयेषुः । अतिनिवर्त्तावर्ति । अतिनिवर्ति । अतिनिवर्ति । विवर्ति । विवर्

<sup>1)</sup> Compare mushitaçruti at F. 58 a. infra and M. Vyutp. there cited; also asampramoshacārino at 23 b. infra and Pali forms quoted by R. Morris in Academy, 25 Feb 1888.

<sup>2)</sup> The scribe here adds a figure noting that these ejaculations are ten in number.

<sup>3) 4)</sup> Words peculiar to Buddhist Sanskrit from which other; curious forms are quoted in Divyavad.; v. index.

<sup>5)</sup> The text of the MS. has yatharutam, but a marginal note doubtless referring to this, has cruta (sic).

<sup>6)</sup> Here the scribe adds «5»; compare note (2).

<sup>7)</sup> तुनताञ्च MS.

<sup>8) «10»</sup> added: see note (2) above.

श्चितविक्ष्यतां च परिपूरिषेषुः । येन च मुखोपधानेन सर्वबुद्धाः समन्वागतास्तत्मुखोपधानप्रतिलब्धाः सर्वसता भवेषुरिति ॥ यथा पष्टी परिणाननोक्तेन विधिना परिणानयति ।
सर्वसता । ज्ञानाक्षराद्वन्तु स्रसङ्गप्रयुक्तचेतसः । स्राक्षरप्रज्ञातापिनो अनध्यवसिताक्षराः
प्रातिभक्तानिरानिपाक्षरा पावत् कामतृष्णाविनिवर्त्तवाः । सर्वसताः धर्मरसमेषप्रवपंका भवतु । स्रनुत्तरधर्मरितिप्रोणितसत्तानाः । सर्वसताः सर्वरसायितिक्षा भवतु ६
रसनिनिता स्रकोतारः सर्वबुद्धधर्मचित्तनप्रयुक्ताः स्रविपवयाना स्रम्रपाना उत्तनयानाः
शोष्रयाना मक्षापानाः । सर्वसता स्रनृप्तर्शना भवतु वुद्धप्रोतिप्रतिलब्धाः । मर्वसताः सर्वकल्याणानित्रदर्शनानुपक्तसत्ताना भवतु । सर्वसवा स्रगर्शेपच्यरात्रोपदर्शना भवतु । सर्वसताः क्तेशविपविनिवर्त्तवाः । सर्वमता स्रादित्यमण्डलोद्धत्वर्शना भवतु सर्वसत्ततमक्तिनिर्णस्तिविधनिवर्त्तवाः । सर्वमता स्रादित्यमण्डलोद्धत्वर्शना भवतु सर्वसत्ततमकितिनिर्णस्तिविधनिवर्त्तवात् ॥

एवमात्मानमुवनिधाय स्वभावनानुकृत्त्येन पिठतव्यं । मर्वसव्यानामिकृचिर्दर्शन-तायां पिर्गामयामि । सीमनस्यर्शनतायां वात्त्याणार्शनतायां पिर्गामयामि । म्रिभ-स्वितर्शनतायां प्रकृषितर्शनतायां दीर्मनस्यादर्शनतायां वुद्धदर्शनीपेतायां पिर्गाम्मामि ॥

सर्वमताः गीलगन्धोपेना गवल्बनाध्कृष्वणोला वे।धिसत्वपार्मिताशोला[21 b]: ॥ 15 सर्वसत्वा दानवासिता गवसु सर्वत्यागपरित्यागिनः । सर्वसत्वाः नासिवासिता गवसु म्र- नोभ्यचेतनाप्रांतलब्धाः । सर्वसत्वा वीर्यवासिता भवसु मक्विवायपानसब्धाः । सर्वसत्वा व्यानवासिता भवसु प्रत्युत्पन्नवुद्धसंगुष्वोभावस्थिताः समाधिप्रतिलब्धाः । सर्वसत्वा वोधिसत्वपरिणामनावासिता भवसु सर्वसत्वाः सर्वप्रक्षाधर्मवासिता भवसु सर्वाकुशलधर्मप्रकृतिणाः । सर्वसत्वा दिव्यणयनप्रतिलब्धा भवसु गक्वानाधिगमाय । सर्वसत्वा आर्यशयन- 20

<sup>1)</sup> MS °vino.  $\overline{Ata}pi$  azealous» cf. Divy. index, or read  $t\overline{a}yino$ ; cf., Morris, R. J P.T S. 1891—3, p. 54

<sup>2)</sup> MS apparently ायागृहा.

<sup>3)</sup> So a secunda manu; originally oddaragatado.

<sup>4)</sup> Böhtlingk, W.K.F. quotes Lalitavistara 36. c.

प्रतिलब्धा भवत् । निःपृथाजनबोधिचित्तावासनत्वात्सर्वसत्वाः सुख्जयनप्रतिलब्धा भवत् । सर्वसंसारावचरद्वः खपरिवर्जनबात्सर्वसवाः तेमगपनप्रतिलब्धा भवत धर्मकामस्पर्जीपे-तोः । सर्वसत्राः परिण्डवुडतेत्रावभासा भवतु गुणवाससुप्रयुक्ता म्रापीवासनिकेतोच्चलि ताः । मनुत्तर्सर्वबुढावासाविरस्तिः । सर्वसता बुढोपनिष्प्रपविकारिणो भवत् । सर्व-5 सत्ता स्रनतालोका भवलु सर्वबुद्धधर्नेषु सर्वसता स्रप्रतिकृतावभासा भवतु सर्वधर्मधालेक-स्फर्गाः । सर्वसत्वा चारोग्यशरोर्। भवसु तथागतकापप्रतिलब्धाः । सर्वसत्वा भैषव्यराजी-पमा भवत् म्रत्यताचात्त्पनधर्माणः । सर्वसद्या म्रप्रतिकृतंभैपग्यस्तम्भोपमा भवतु ग्रमञ्चि कित्साप्रतिपत्राः । सर्वसवा रोगशल्यनिरुढा भवतु सर्वज्ञारोग्यप्रतिलङ्घाः । सर्वसवाः सर्वतमेद्वेपग्यक्षाला भवतु यवाशयभैपन्यप्रयोगतंप्रयोक्ता (२२ व)रः ॥ सर्वसत्वेपु सर्वरोग-10 विनिवर्तनाय परिणागयानि । सर्वसत्त्रेघपर्वतस्थागवलशरीरतायां परिणामयामि । सर्वस-त्वानां चक्रवाडपर्वतानवनर्याकीयवलोपपत्तवे पर्गिणानवानि । सर्वसत्वानां सर्ववलोपस्त-म्भनात्प्ततायां परिणानवामि ॥ मर्वसत्वा ग्रप्रमाणभावना भवत्वाकाणधात्विपुलाः स्मृतो-न्द्रियोपेताः सर्वलीकिकलोकोत्तर्भाषसंयक्गााहुक्णस्मृत्यसंप्रमूष्ठाः । सर्वसत्राः कल्यागा-विण्डिभावना भवतु । म्रतीतानागतप्रत्युत्पन्नसर्ववुडवोध्यभेरप्रसार्याहिणाः। सर्वसवा 16 मामङ्गमा भवत् सर्वत्रगामिनीवुँदभूमिप्रतिलब्धाः । सर्वसत्राः सर्वसत्रेषप्रतिकृतिचता भवतु । सर्वसता म्रनाभोगसर्ववुद्धतेत्रविरस्पुरगमना भवतु । एकवित्तनणसर्वधर्मविक्रमाः। सर्वसताः स्रातान्तात्तसर्वलोकायातुगनना भवतु । ऋविश्राम्यमानमनोनयकायप्रतिलब्धाः।

<sup>1)</sup> Possibly sparça is here equivalent to the Pali phāsu. Cf. Childers, s. v.

<sup>2)</sup> The equiv. of Pali upanissaya, not hitherto found in Sanskrit.

<sup>3)</sup> The Tib. (26. a. 2) has কুম এম ম এম্বাম এই ক্ষা কর which I understand to mean opossessing the quality of excessive sang froid. In one of the polyglot lists of the thousand names of Buddhas I find ম এম্বাম as the equivalent of Akshobhya.

<sup>4)</sup> No such derivative as mardya is quoted; but the general sense is clear.

<sup>5)</sup> This form hitherto in Pali only.

<sup>6)</sup> Not one of the daça bhūmayah; but cf. the daça balāh Dh.-s. § 76.

सर्वसवाः सुख्यगनगुक्ता भवतु सर्ववोधिसत्वर्यानुप्रवेणिनः । यनेन कुणलमूलेन सर्वस-ताः कल्याणिमित्रात्यागिचतानुत्मृष्टा भवतु कृतद्याः कृतानुपालनतया । सर्वसत्याः कल्याणिनित्रेः सर्वेवार्या भवतु सभागवुणलगूलसंयरूणतया। मर्वसत्याः नल्याणाण्या भवतु कल्याणिनित्रसंवसनसंपद्विकार्गनुधन्वनतया । सर्वसत्याः कल्याणिनित्रकुणलगूलकार्यि-पाकविणुद्धा भवन्वेवाप्रणिधानाः । सर्वसत्या गरूणपानागिर्क्ताः सं(१२१०)प्रस्थिता भवन्ववि- ६ व्याम्भितयानसर्वद्यतापर्यवसानाः । सर्वसत्या प्रव्हारितकुणलगूला भवतु सर्ववृद्धावस्था-गोपनप्रतिलब्धाः । सर्वसत्या गुणद्मानाभिष्क्वादिता भवतु सर्वलोकोपक्तिणव्याप्रवृत्ताः । सर्वसत्या ग्रव्हिव्यवितिप्रणुक्तधर्माणो भवन्त्रविप्रवृद्धधर्मप्रवाद्याः । सर्वसत्याम्वृत्ताः । सर्वसत्या ग्रव्हिव्यवितिप्रणुक्तधर्माणो भवन्त्रविप्रवृद्धधर्मप्रवाद्याः । सर्वसत्याम्वृत्त्रभूता भवतु दृणवलवितानान्विताः । सर्वसत्या ग्रत्यत्तवोध्यासनप्रतिलब्धा भवतु । सर्वसत्याधृद्ध-विक्राक्तिसिं।कृतसनप्रतिलब्धा भवतु सर्वन्नगर्वलोकनीया इति ॥

मार्यगगनगैं समूत्रे उट्यावः । मा भूतन्मम कुशलगूलं धर्मज्ञानकोशल्यं वा यत्र सर्वस-

म्रतीतानागतम्भोत्मर्गस्वार्यात्वयनित्त्वत्रे ४भिक्तिः । कुणलानां च चित्तचैतिसिका-नानामनुस्मृतिर्नुस्मृत्य च बोधिपरिणामना । इर्मतोतकीणत्यं । यो ४नागतानां कुणलगू-लानां निध्यप्तिबोधेर्भेनुद्धोकीर्मसमन्वाद्धारः । ये मे उत्पत्स्यत्ते कुणलाधितोत्पादा- 16 स्ताननुत्तर्थां सम्यक्संबोधी परिणामिष्यामीति इर्मनागतकीणत्यं ॥ तर्देवं चैतसिके-

<sup>1)</sup> The last letters have partly fallen away but my reading is confirmed by the Tib ট্রা'ম'ক্র'ম্'ম্র্মে

<sup>2)</sup> The leaf is here much broken. The Tib. (26 b — 27 n) has 저도지 '편지' 국리' 지고' 조리' 지리' 지리' 취급'다' 기도집' [월'

<sup>3)</sup> Cf. G.-g.-pariprecha in K.F. 252, also M. Vyutp LXV. 11.

<sup>4)</sup> Böhtlingk (W.K.F. VII. 352) suggests for *midhyapti* (quoting M. Vyutp. 245. 1053). *aetwa* Nachdenken, philosophische Betrachtnug». The Tib. (27 a. 3) has 국자 지자하자가 한다

<sup>5)</sup> New as a noun; vb. āmukhī-kṛ in Lalitavistara p. 218.17 and Divy.

नाभ्यासेन सर्वत्यागाधिमुिक्तं परिपूर्षे त्यागिचित्तवेगापनेन कापप्रयोगेणोतसृष्टसर्वपरियः हः। सर्वपरियक्नूलादवद्वष्वादिमुक्तो मुक्त इत्युच्यते । अनुक्तरांश्चाप्रमेपासंख्येपान् किल्यान् नानाकारानलान् लौकिकलोकोक्तरान् सुखसंपत्प्रवर्षाननुभवति । तेन चात्मभावादिना विद्यामिषेणोव स्वयमनिभगतोपभोगेनाप्याकृष्य परानिप तार्यित ॥ अत रविः [23 व]क्तं र्त्नमेषे । दानं कि वोधिसत्वस्य वोधिरिति ॥

#### II.

## 10 शीलपार्मितायां सद्गर्मपरित्रको नाम द्वितीयः परिच्छेदः ॥

एवनेपानात्मावादीनानुतन्ष्टानामि रत्ता वार्षा। कुतो । यस्मात् ॥ परिभोगाय सत्ना नामात्मावादि दीपते । ऋर्रातते कुतो भोगः । कि दत्तं पत्र भुद्यते ॥ तस्मात्मत्नी-प्रभोगार्थमात्मभावादि पालपेत् ॥ उत्तं कि वोधिसव्वप्रातिमोत्ते । परं शारिपुत्र रितिष्या-मीत्यात्मा रितितव्यः । एवंद्यपया शारिपुत्र कितिष्यान्तिया समन्वागतो वोधिसवो जी-

वीरदत्तपरिपृच्छापानियाक् । शक्तरिमव भारोद्धक्नार्धं केवलं धर्मबुद्धिना वाष्ट्य-मिति । तथा उत्तपमितसूत्रे अपि । काषद्धब्खतपा च न परिख्यिते सलावेनतपैति॥

तद्यात्मभावादिकं कवं पालपेत् । कल्याणिमत्रानुत्सर्वनात् । यद्योक्तमार्यगण्ड-ट्यूहें म्रार्यम्योसंभवेन ॥ कल्याणिमत्रसन्धारिताः कुलपुत्र बोधिसता न पतित हर्गति-

<sup>1)</sup> This syllable, which would give a form explicable but not found, is possibly an addition to the MS.

<sup>2)</sup> M. Vyutp. LXV. 83. Vīradattagīhapatipariprechā; cf. Nanjio 23 (28) and K.F. 216.

<sup>3)</sup> For the form see Divy. 253.10.
4) With the text of the subjoined extract I have collated R. As. Lond. MS. Hodgson M 2. (called "H" below) f. 253. a sub fin.

पु । बाल्याणामित्रसमन्वाद्धतानातिकामित वोधिसत्यणितां । बाल्याणामित्रप्रतिक् वा यभ्युद्धतां भवति लोकात् बाल्याणामित्रपर्युपासितां वोधिसत्या ग्रसंप्रमोपवारिणां भवति
सर्ववोधिसत्ववर्षामु । बाल्याणामित्रपर्गृद्धीताः वोधिसत्या द्धर्ष्या भवति कर्मक्रोष्ठाः ।
सम्वोधकाः काल्याणामित्रा ग्रवारणोपानां सिव्वार्काः प्रमादस्थानात् । निष्कासिपतारः
संसारपुरात् । तस्मात्तर्वः कुलपुत्रा एवं मनिस्वार्गात् प्रतिप्रश्रव्धेन वाल्याणामित्राः ।
स्वार्यस्थितः । व्यव्योसमित्रितः सर्वभारवद्दनापरिणामित्रतया वज्रममित्रतेगामेखाणयतया । चक्रवाद्यसमित्रितेन सर्वद्वव्यसिप्रवेधनतया । लोकद्रासममित्रतेन सर्वक्रगीसमादानानुगुप्सनतया । रज्ञोद्रिणासमित्रतेन मानातिमानविवर्जनतया । यानसमिवत्तेन
गुक्तभारनिर्वद्वनतया । श्रसमिवतिनाक्तुध्यनतया । नीसमिवत्तेन गननागननापरित्र-

<sup>1)</sup> Doubtless = agone forth from; cf. Childers p. 613.

<sup>2)</sup> For the form see Divyav. Ind.; for the meaning, note to translation.

<sup>3)</sup> For the form cf. p. 30 supra, note (1).

<sup>4)</sup> Sambodhanāni (neut ) II. sancodalāh our MS

<sup>5)</sup> This occurs in II at f 251 b. 8 sqq.

<sup>6)</sup> So rightly II; our MS. ora.

<sup>7)</sup> H. inserts tc.

<sup>8) ... (8)</sup> These syllables supplied from II.

<sup>9)</sup> II. reads clearly "naparinamanataya" ("Ta") which gives good sense. Our MS. however shows the same form aparitasyanataya that has been noted on p 25.7 above and also occurs a few lines below; a derivative of tras is of course possible, though less probable, here. The Tib. (28. a. 1) has anotechanging places (Jäschke p. 25).

<sup>10)</sup> rajravāda. H

<sup>11)</sup> A aPalicismo for TIA°: Cf. Milindapaŭho p. 386.2 pabbato... asamparedhī.

<sup>12)</sup> Samā... yugupsanatayā (three aksharas lost) A.; samādānaghanatayā H. Our reading is confirmed by the Tib. 武河 기자 (28. b. 2). The meaning of lokadāsa (八克河 万万河 기자) is rather to be sought in the kammakara of Mil.-P. 379 than in the similar Tibetan phrase cited by Jaschke, Dict., 45 a. 3.

<sup>13)</sup> রৌঘক্ত H. «Besen» (Böhtl.2) but শ্রুণা বৃহ্মে "athe act of sweeping» Tib.,
28. a. 2 fin

स्यतिया । सुपुत्रसद्धोन कल्याणिमत्रमुखवीतिषातया । द्यात्मिन च ते कुलपुत्रातुरसंज्ञोन्त्यात्मित्रया । कल्याणिमित्रेषु च वैग्यसंज्ञा । स्रनुशासनीषु भैषद्यसंज्ञा । प्रतिपत्तिषु व्याप्तिमिष्ठात्मसंज्ञा । स्रात्मिन च ते कुलपुत्र भीर्तसंज्ञोत्पाद्यितव्या । कल्याणिमित्रेषु प्रूरसंज्ञा । स्रत्रुशासनोषु प्रक्रणासंज्ञा । प्रतिपत्तिषु शत्रुनिर्धातनसंज्ञा ॥ स्रत्रे वाचनोपासिका
कि विमोते वर्णितं । कल्याणिमित्रानुशासनीप्रतिपत्रस्य कुलपुत्र वोधिसवस्य बुद्धा भगवत्तो । कि विमोते वर्णितं । कल्याणिमित्रानुशासनीप्रतिपत्रस्य कुलपुत्र वोधिसवस्य सर्वज्ञता असत्री
गवति । कल्याणिमित्रवचनाविचिकित्सकस्यासन्नीभवत्ति कल्याणिमित्राणि । कल्याणिमित्रम्य सर्वाद्या स्रिम्नुस्य सर्वाद्या स्रिम्नुस्य स्वन्ति । स्रत्य एवार्यसुधनः सार्ध्वत्य भित्तोः पाद्दी शिर्माभिवन्यानेकशतमक्ष्यस्य प्रदित्तणीकृत्य सार्ध्वतं भित्तुमवलोक्य भित्तोः पाद्दी शिर्माभिवन्यानेकशतमक्ष्यस्य प्रदित्तणीकृत्य सार्ध्वतं भित्तुमवलोक्य प्रणापत्य पुनः पुनर्वलोक्तयनिवन्त्र प्रणापतन् (२५ क्षेन्मस्यन्त्रवन्नमन्मनित्रम् कृर्वन् चित्त
पन् भावयन् परिभावयनुदानमुदानपन् कृष्कार्यः कुर्वन् । गुणानिममुखीकुर्वविगमयनत्र सन्तन्तम्मरम् द्विकृर्वविवनकृत्त्वन्यानस्यात्तिकात्प्रक्रातः । तथा कल्याणिमित्रागतां सर्वज्ञतां संपन् स्यवम्यमुवो ह्वा गृद्द पावन्मेषस्य द्विनत्रकातः । तथा कल्याणिमित्रागतां सर्वज्ञतां संपन् स्यवम्यमुवो ह्वा गृद्द पावन्येषस्य द्विनत्रिकात्प्रक्रातः । तथा कल्याणिमित्रागतां सर्वज्ञतां संपन् स्यवस्यमुवो ह्वा गृद्द पावन्येषस्य द्विनत्रिकात्प्रक्रातः । तथा कल्याणिमित्रागतां सर्वज्ञतां संपन् स्यवस्यमुवो ह्वा गृद्धन्यावनस्याद्विकात्रस्य द्वित्वतिकात्प्रक्रातः । ।

15'- वोधिसत्तप्रतिनोते ब्युक्तं । इन् जारिपुत्र वोधिसत्तो धर्मकामतमा नास्ति तस्त्रीके

<sup>1)</sup> Both MSS. here read "naparitasya"; my conjecture, however, appears to be substantiated not only by 17. b. above, but also by the sense and language of the third simile of the ship in Milindapanho 376—7 (= II. p. 297 Rhys Davids), where the terrors of the sea are dwelt-on. The Tib. has a most weary.

<sup>2)</sup> okhodiksho H.

<sup>3)</sup> This fem. form (not in lexx.) is supported here and just below by H.

<sup>4)</sup> Sc. Gandavyūha-sūtre; but I have not succeeded in verifying this extract in the text of that work. Compare however Rāj. Mitra, Nep. B. L. p. 91.

<sup>5)</sup> Our MS. is not clear here. The word may be read *Dramidasya*, a form supported by the Gandavyūha MS. («H») at f. 41 a. 3. Rūj. Mitra op. cit. p. 91 speaks of «Dravidian named Megha»; and this is probably right, though the Vyutpatti (cited by B.R.) gives Dramita or Dramita as nomen proprium.

रहां पन्न परित्यव्यति । नास्ति तन्कायोपस्थानं यन्न बारोति । नास्ति तक्तञ्चाप्रेषणां यन्नो-त्सक्ते । नास्ति तद्वाक्वर्म गन्नोत्सक्ते याचार्योषाध्यायगीर्वतपा ॥ पेयालं ॥ तत्कस्य क्तोः । वन्धक्केर्ययेष धर्मः संवर्तते । वातिवर्गाच्याधिमर्गाणोक्षपरिदेवङ्गव्वद्दीर्गनस्य-क्केर्ययेष धर्मः संवर्तत इति रत्नचित्तगुत्पाय भेपन्यचित्तगुत्पाय । मर्वस्वानां ग्लान्य-व्युप्रवर्गायेष धर्मः संवर्तत इति । एष्टव्यशास्माणः मर्वस्वानां ग्लान्यव्युप्रवर्गायेवंद्वर्षो ६ धर्म इति ॥

उयद्त्तप्रिपृट्कायागय्युतं । सचेत्पुनर्ग्ट्यते पाठरवाध्यापार्धिको बोधिसतः सस्य-चिद्त्तिकाञ्चतुष्पादिकां गायां शृणुवाद्वद्दिष्णेदा उद्गृक्तायाद्दानणोलतात्तिर्वार्यध्यानप्रता-संप्रयुक्तां बोधिसवसंभारोपचयं वा तेन तिस्मित्राचार्ये धर्मगीर्त्रं करणीयं वाबाद्दर्भागय-द्व्यज्ञ[न - ] (२१ ७)गायोद्दिष्टा । यदि तावत एवं कल्पास्तस्याचार्यस्योपस्यानपरिचर्षा 10 बुर्षाद्गठतपा नर्वलाभनत्वारपूत्रपा । म्रव्यापि गृक्षते न प्रतिपृरितनाचार्यस्याचार्यगीर्वं भवति । वाः पुनर्वादो धर्गागीर्वं ।।।

प्रज्ञापार्गितापागप्टसर्शस्यापागप्युक्तं । कल्याणांगत्रेषु च तया कुलपुत्र तीत्रं गीरवनुत्पार्पितव्यं । प्रेग च करणोयं । यय खनु सराप्रक्तितो वोधिसचो महासत्र एवंद्रपैगुणिंगीरवमनसिक्रीरेर्गच्छ्यनुपूर्वेषान्यतनगर्गनुप्राप्तस् । तत्र तस्यात्रापणामध्यग- 15
-तस्यैतर्भूत् । यत्र्वहानमगत्गावं विक्रीपानेग मूल्येन धर्मोद्रतस्य वोधिसत्यस्य महासवस्य सत्कारं कुर्वे। दोर्घरात्रं हि गमात्मभावसक्स्राणि भवानि तीपानि विक्रीतानि
पुनर्पारेगाणे संसारे अपरिमाणानि वानि गया कानकृतोः कामनिद्यनमनुभूतानि न पुनरेवंद्रपाणां धर्माणां कृतिण एवंद्रपाणां वा सत्नानां सत्काराय ॥ यथ छत् सद्यप्रकृदितो वो-

<sup>2)</sup> See Asht.-Pāramitā, Ch. XXX, pp. 495, sqq

<sup>8)</sup> च निर्वद्वःखानि Asht. P. text.

<sup>4)</sup> कृतम text.

धिसत्रो मक्तासत्रो उत्तरायणानध्यगतः शब्दमुदीर्यामास घोषमनुष्रावयामास । कः प्रत्ये-षार्थिकः कः पुरुषेपार्थिक इति पेयालं । अब खलु मारः पापीयान् त्राव्सपागृहपतिकां-स्तवा समुपस्वापयायानास यवा तं घोषं नाष्ट्रीषुः । यदात्मनः ऋायकं न लभते तदैकात्तं गता प्रारोदीद्रमूणि च प्रावर्त्तपदेवं चावद्द् । मकी वतास्माकं ईर्लभा लाभा पे वयमात्मभाव-5 स्वापि क्रेतार् न लभामके । म्रव खलु शक्रो दे(25 व)वानामिन्ह्री माणवक्रव्रेपण पावत्स-दाप्रहादितं वोधिततं गकामत्रमेतद्योचत्। किं तं मुलपुत्र दोनमना उत्मापिठतमानसो अश्रुणि प्रवर्त्तपनानः स्थितः ॥ सर्।प्रकृदित एवनाक् । ग्रक् नाणवक धर्मकानतपा इनना-त्मभावं विक्रीय धर्मपूर्वा कर्तुकामः सी ऽक्मस्य क्रीपकं न लभे । पेपालं ॥ म्रष्ट खसु स नाणवकाः सराप्रहारतं वोधिसतं मङ्गसत्रमेतर्वोचत्। न मम कुलपुत्र पुह्येण कृत्यनिष 10 तु बलु पुनः पितुर्ने पन्नो पष्टव्यः । तत्र ने पुरूपस्य व्हृद्येन कृत्यं लोक्तिन चास्यिमज्ञापा च। तद्दास्यिति तं क्रयेण ॥ त्रय खलु सद्दाप्रकृदितस्यैतदृभूत्। लाभा मे सुलव्धाः परिनिष्पत्रं चात्मानं जीने प्रज्ञापार् मितोपायकौशल्येषु । यन्भयात्मनः कायको लब्धो व्ह्द्यत्य रुधिरस्य चात्विमज्ञापाद्य ॥ स ॡष्टचित्तः कल्यचित्तः प्रमुद्तिचित्तस्तं माणवकमेतद्वोचत्। दा-स्यामि माणवक येन ते इत बात्मभावाद्र्यः। यावत्सदाप्र हितो वोधिसस्रो मकुासवस्ती-15 ह्यां शस्त्रं गृक्तेता द्वियां वाङ्कं विद्वा लोक्ति। निम्नावयति स्मीद्वियां चोर्त्त विद्वा निर्मासं च कृतास्यि भेतुं कुडानूलमुपसंक्रामित ॥

<sup>. 1)</sup> श्रनुष्टावयानास . . . उदीर्यति स्म text.

<sup>2)</sup> The omitted words are: कः पुरुषं क्रेतुनिच्क्तीति and a paragraph giving the resolution of Māra..

<sup>3)</sup> प्रत्युप° some MSS. of the Ashtasāhasrikā.

<sup>4)</sup> A few unimportant words of the Ashtasahasrika text are here omitted by our author.

<sup>5)</sup> Hitherto only in lexx. But krāyika occurs in the Divyāvadāna.

<sup>6) 8</sup> lines omitted of the text (p. 497).

<sup>7)</sup> So the printed text; our MS. has दास्यस्ये तत्त्रायेण-

<sup>8)</sup> Parinishp. is a new compound, doubtless intens. of নিয়ে; the text has স্নান্দোন্ত

<sup>9)</sup> Supplied from Ashtasāhasrikā text.

ग्रथ खल्बन्यतरा श्रेष्ठिदारिकोपरिप्रासादतलगताहासीत् सदाप्रकृदितं बोधि-सर्वे यावत्सा श्रेष्ठिदारिका गेन सदाप्रकृदितो बोधिसत्यस्तेनीपसंत्रम्येतद्वीचन् । किं नु खलु तं बुलपुत्रैबंद्रपागात्मनः बारणां बार्यसीति । यावत्मा दारिका पूजाप्रयोजनं श्रुत्वी पुनराक् । का पुन(25 b)स्ते बुलपुत्र ततो गुणाजातिर्निष्यत्म्यते । स तागतद्वीचन् । स दारिके कुलपुत्रो मम प्रज्ञापार्गतानुपायकीणत्यं चीपदेक्यति । तत्र वयं णितिष्याग- ६ स्तित्र वयं णित्रमाणाः सर्वसत्वानां प्रतिशरणं गविष्यागः । पेपीलं ॥ यय खलु सा श्रेष्ठिदा-रिका सदाप्रकृदितं वोधिसत्यमेतद्वीचत् । याश्रर्ये बुलपुत्र । पायद्वद्वाराः प्रणीताश्रीमी त्या धर्माः परिचार्तिताः । एकियस्यापि कुलपुत्रैवंद्वपस्य धर्मस्यायं गङ्गानदोवालीको-पगानिष कल्पानेत्रमात्मभावाः परित्यक्तच्या गवेषुः । तथ्रीदाराः प्रणीताश्रामो त्या धर्माः परिकार्तिताः। यपि तु खलु बुलपुत्र येन येन बृत्यं तत्ते दास्यागि सुवर्णं वा गणि या गुक्तां १० वा वेद्वर्णं वा पायत्वेन तं तं धर्गीद्वतं वोधिसतं सत्कारिष्यिग । यात्रिद्वस्तरेण तथा दारिकपा पज्ञतपरिवारण सार्वः तस्य धर्मीद्वतस्य संक्रमणं कर्तव्यं ॥

श्रीय खनु धर्नेदितो वोधितवो मक्तमतः उत्यायामगत्स्वतं गृकं प्रावितत्। यावत्स-स वर्षाण्येकसमाधितमापव एवाभूत् । सर्प्रकृदितो वोधिनतो मकामवः मप्त वर्षाणा न कार्मावतर्कमुत्पार्यामास । न व्यापार्वितर्कं न विक्तिनावितर्कमुत्पार्यामास । न रसग्- 16

<sup>1)</sup> The Ashtasahasrika text gives his explanation verbatim.

<sup>2) °</sup>ध्यानके text.

<sup>3)</sup> For the passage omitted by our author see Ashtasühasrikü p 499, ll 1-10.

<sup>4)</sup> This word is omitted in the MS here and below, line 9.

<sup>5)</sup> तावत् added in A.-P. text.

<sup>6)</sup> प्रागेव वह्ननामधीय A -P. text.

<sup>7)</sup> पथा गम रीचले A.-1'. text.

<sup>8)</sup> The enumeration is much longer in the A.-P. text: see p 500.

<sup>9)</sup> See Ashtasühasrikü Ch. 31. p. 520, a considerable passage being passed over by our author.

<sup>10)</sup> This clause gives the substance of a passage occurring at p. 520 (fin.) of the printed text.

हिमुत्पाद्यामासान्यत्र । कदा नाम धर्मोद्रतो बोधिसत्नो मकासत्नो व्युत्यास्यति । पद्धयं धर्माइतस्य बोधिसलस्य मङ्गासलस्य धर्मासन् प्रज्ञापिष्यामो पत्रासी कुलपुत्री निषय धर्म देशियष्यित तंच पृथिवीप्रदेशं सिक्तं समृष्टं च किर्ष्यामी नानापुष्पाभिकीर्णे [इति चि-त्तवामास्। ॥ तान्यपि श्रेष्ठिदारिका प्रमुखाणि पञ्चदारिकाशतानि सदाप्रकृदितस्य बोधि-छ सलस्यान्शितमाणानि द्वाभ्यामेवेर्यापद्याभ्यां कालमतिनामयामासुः॥ श्रथ खल् सदाप्रकृदि-तो बोधिमत्रो मक्तमत्रो दिव्यं निर्धोषमग्रीषीदितः सप्तमे दिवसे धर्मोद्रतो बोधिमत्रो मक्तासलो उस्मात्समाधेर्व्युत्वाय मध्ये नगर्स्य निषम्य [26 a]धर्म देशियध्यतीति । म्रव खलु सराप्रकृदितो बोधिसबो मक्सिबस्तं निर्घीषं श्रुवा म्रातमनाः प्रमुद्तिः प्रीतिसीम-नस्यनातस्तं पृषिवीप्रदेशं शोधयामास सार्द्धं श्रेष्ठिदारिकाप्रमुखैः पञ्चभिर्दारिकाशतैर्धर्मा-10 सनं प्रज्ञपपामास सप्तरत्नमयं । श्रव खलु सराप्रकृरितो बोधिसवो मङ्गासबस्तं पृथिवीप्र-देशं तेक्कुकामग्र । न चोद्कं समन्नात्पर्येषमाणो ४पि लभते येन तं पृथिवीप्रदेशं सिञ्चेद् । यद्यापि नान नारेण पापीयसा तत्सर्वमुर्कमत्तर्धापितं ऋप्येव नामास्योर्कमलभमानस्य चित्तं द्विष्वतं स्यादीर्मनस्यं च भवेचित्तस्य वान्ययातं भवेखेनास्य कुशलगूलात्तर्धानं भनेन वा.भाजेर्न् कुशलमूलानि । ऋष खलु सदाप्रहृदितस्य बोधिसत्तस्य मक्तासत्वस्यैत-15 द्भूत्। प≅बद्धमात्मनः कायं विद्धा इमं प्रदेशं कृधिरेण सिञ्चेयं । तत्कस्य वेतोः। श्रयं वि पृथिवीप्रदेश उद्धतर्जस्को । मा रज्ञोधातुरितो धर्मोद्रतस्य बोधिसत्तस्य मक्तासत्तस्य कांचे निपततु । किमक्मनेनात्मभावेनावश्यंभेर्नधर्मिणा कुर्यी । वरं खलु पुनर्ममायं कांच एवंद्रपपा क्रियपा विनश्यतु न च निःसामर्थ्यक्रियपा । कामकेतोः कामनिदानं बङ्गिन

<sup>1)</sup> So A.-P. text and MS. for grdhyam:. Childers cites a passage where giddha (adj. neut.) is used nominally.

<sup>2)</sup> A.-P. has the better reading: api tu.

<sup>3)</sup> This reading (yad = «ut») is confirmed by a XII cent. MS. of the Ashtasāhasrikā in the British Museum. The reading of the printed text p 520 ad fin., yan nvayam (!) is possibly meant for yan nu vayam.

<sup>4)</sup> These words are supplied from the Ashtasahasrika text.

मे ग्रात्मगावमक्स्राणि पुनः पुनर्परिगाणे मंनार् मंगरतो शिवानि । यदि पुनर्भिखले वा-ममेवंद्वपेषिव धर्मम्बानेषु शिखलां ॥

म्रव खलु सदाप्रहादितो बोधिसयो गलासय इति प्रतिमंख्याय तीदणं जन्त्रं मृत्तिया स्वकार्य सन्(26 b)ततो विद्धा ते पृथिबीप्रदेशं म्यहाधिरेण सर्वमसिस्त् । एवं तागिरपि दारिकाणिः कृतं । न च मदाप्रहादितो बोधिसयम्य गलामयम्य तासा वा सर्वामां दारि- ह वाणां चित्तस्यान्ययायमगृत् । पत्र गारः पात्रोयानवतारं लगेनातं ॥

ग्रत एवं चतुर्धर्म्बासूत्रे (१८ युक्तं । बाल्याणांगत्रं भित्तवो बोधिनत्रेन नहामबेन या-बाजीवं न परित्यक्ताव्यनपि बीबितवेनोरिति ॥

तदेवं कल्याणांगत्रानुतनर्गाहातगावाहीनां स्नाहिकं कार्ये ॥

त्र्वाणां च महेत्तणिद्धाधिमविश्वालागरानि हि प्रायः मूत्रेष्ठेव दश्यते । तेषु तेषु १० मूत्रात्तेषु वोधिमव्यमुद्दाचार्। वीधिमव्यशितापद्दानि प्रवासानीनि वचनान् । तम्मात्तद्दन्तिनी गा भूद्दापत्तिनापन्नत्याप्यवानाद्विर्तार्गति नद्दा सूत्रदर्शनायाद्रः सार्थः । तद्देनेन सल्याणिनेत्रानुत्सर्भेण मूत्रात्तर्शनेन च मर्थः महर्मपर्ययन् उत्तो भवति ॥

यवीत्तामार्यमागर्गितमूत्रे । वागिर्तरित्तिभिः तो उनभिलाप्यो धर्मः मृष्यते ता-सागतर्गिक्त्तीना यदा धारणं देशना गायद् । ग्रयगुच्यते सहर्मपरिग्रवः । पुनर्परं कुल- 15 पुत्र वे ते धर्मभाणात्रा एपामेथंद्रपाणां मूत्रात्तानां देशियतारः प्रतिपत्तिमाराघ तेपागिष-धर्मभाणात्रानां यत्मेयनं भग्ननं पर्वुपासनमृत्यानगुपस्यानं गोर्वं चित्रोत्तारः ष्रुष्रुपा ग्रारता परिग्रक्षशीयरिपण्डपातृशयनासनग्लानप्रत्यकीपग्रयपरिष्त्रार्दानं साधुकार्दानं स्याम्यारता कुशलपत्त्ता वर्णभाषणानवर्णप्र[तिच्क्)] [२७ व]द्नता । ग्रयगपि सहर्म-

<sup>1)</sup> So text: stale MS.

<sup>2)</sup> The A.P. text (p. 522) adds: kuçalamülántaráya - karanáya

<sup>3)</sup> K F. 268.

<sup>4)</sup> These syllables which are lost in the MS I suggest from the Tibetau which has, if I rightly read the print, here rather indistinct. A TITY (32. h 2). Paliechādana occurs in Pali in a similar way: see Dhammapada p. 376 quoted by Childers, s. v.

परिमरूः । पेवालं ॥ पुनर्पाः कुलपुत्र पावित्राद्पर्गता । स्रधर्मे धर्मवादिनां च पहलानां सक् धर्मेण नियकः । ग्रयनिष महर्मपरियकः । प्नरपरं कुलप्त्राप्रतिकृतसत्ता-नस्य सर्वसत्तप्रमोत्तवृद्धेर्निर्गिमप्यित्तस्य पर्भ्यो धर्मर्गन् अयमपि सद्दर्मपरियक्ः। प्न-रपरं कुलपुत्र यो धर्मप्रवणहेतुको वा धर्मदेशनाहेनुको वा उत्तन एकक्रमव्यतिहारी 5 उत्तरारुकउच्छानप्रशामी वा । ग्रयमपि सहर्मपरियक्ः। पेपालं ॥ प्रकृतं वतेदं कुलपुत्र चितं विषयेषु । तस्य या निवार्णा परिरता रकायीभावी रमः जन उपजमी विनयी अयमुच्यते सद्दर्भपरियन्ः । पेवालं ॥ पुनर्पाः कुलपुत्र येन धर्मेणा यो घधर्मः प्रवर्तते तस्य धर्मस्याप-रियक्ते उन्पादानमयमीय सहमंपरियक् इत्यादि ॥

तत्र धर्मभाणवतिवादिना कल्याणित्रानुत्तर्ग उत्तः। कल्याणित्रलन्मं च।तेरैते-10 न सहर्मपरियक्ता विना । न रता । न जुहिर्नवृहिस्ततश्च सो अपि न नोधिमव इत्यवश्य-कार्यः सद्दर्भपरियकः॥

उत्तं कि स्रोमालानिंक्नार्मूत्रे । यान्ययोगानि भगवन् गङ्गानरीवालिकासमानि वोधिसवप्रणिधानानि तान्येक्तांस्नन्मकाप्रणिधाने उपनिविप्तान्यसर्गतान्यनुप्रतिष्ठानि यद्वत सहर्मपरियके । एवं मक्तियपयो भगवन् सहर्मपरियक् इति ॥ पुनर्त्रीवाक् । स्या-15 खवापि नान देवि नक्।वलवतो अपि युक्तपस्यात्मो अपि मर्नाण प्रकारी । वेवनीयो भव-ति वाद्याकर्म । एवमेव देवि मार्स्य पापीयसः परीत्तो अपि सद्दर्मप[रिमहो] [27 b]वे-घनीयो भवति शोकावरुः परिदेवकर्ष भवति । नारुं देवि सन्यमेकमपि धर्म कुशलं सम-नुपश्यामि मार्स्य पापीयस एवं वेधनीयं शोकावक् परिदेवकरं च ' यद्यायमस्यो अपि

<sup>1)</sup> Sic MS.

<sup>2)</sup> This is a new compound from the rare root hru (by-form, hrri) which means ato be or make crookeds. Native Pali lexx. (not however Childers) have hurati in the same sense. This agrees with the Tibetan which has (32. b. 5-6) 회국적 क्रे है है है के के क्षा के पूर्व .. Cf. Jaschke, Dict. 350. b. 7.

<sup>3)</sup> K.F. 218.

Б

10

15

[सह]मं परियक् इति ॥ पुनराक् । स्यायवापि नान देवि सुनेकः पर्वतराजः सर्वान्त्रुलपर्व-तानिभवन्नभिर्वेचते च समिरिरोचते चोज्ञतेन विपुलत्वेन च । एवमेव देवि मक्षपानिकस्य कापजीवितिनर्पेतस्य न च मृक्तितिचत्तस्य सद्ग्रिपरियक्ते नवपानसप्रस्थितानामि का-यजीवितसापेनाणां मक्षपानिकानां सर्वान् कुशलान्धमीनभिभवतीत्यादि ॥

तवार्यतागर्गतिसूत्रे उप्याक् ।

परिगृक्तितो भवती जिनेशिदेविभि नागेभि च विज्ञहेभिः ।

पुरिवन ज्ञानेन परिगृक्तिः

सर्ह्याधिर्व तवागतानाम् ॥ पेपालं ॥

स प्रून्यतेत्रेषु न जातु जापते

सर्वत्र ज्ञाती च जिनं स पश्यति ।

दप्ता च तिस्मैद्धाभते प्रसादं

सर्ह्याच तिस्मैद्धाभते प्रसादं

सर्ह्याधारित्व तवागतानाम् ॥

जातिस्मरो भवति भैक्तत्मधर्मा

प्रत्रज्ञ्ञ्ञ्जाभी भवते पुनः पुनः ।

परिश्रुहचारो प्रतिपत्तिसारः

सर्ह्याधिर्व तवागतानाम् ॥ पेपालं ॥

लाभी च भोती विद्वधार्गािष्

<sup>1)</sup> Kshasyā MS.

<sup>2)</sup> Metres: Upajūti and Vamçastha (cf. Jacobi in ZDMG XXXVIII. 605).

<sup>3)</sup> To be read, or at all events pronounced for the metre, bhoti, as in the gathas of Ch. 1.

<sup>4)</sup> Vidyādhāraņīnām gloss a sec. manu.

प्रतिभानवत्ती भवते ग्रमकाः सदर्मधारित्व तथागतानां ॥ शको ४व ब्रह्मा तव लोकपालो मनुष्यराजा भुवि चक्रवर्ती। त्रुंचेन सीख्येन स बोधि बुध्यते 5 सदर्मचारित तवागतानान्॥ हात्रिंश वापि उस्य भवति सत्तवाः 128 बोम्रनिन्दिताङ्गो भवते विचन्नणः। न तत्य तृतिं लीभे प्रेन्नगणाः सहर्मघारित्व तवागतानान् ॥ 10 न तस्य संबुक्ताति वोधि चितं न चोड्यः पार्गिता चरोषु । त्रतंगृक्तितः कुशलः शतेभिः सहर्मधारित तथागतानामिति॥ ॥ ज्ञीलपार्गितायां सद्धर्नपरिग्रको नाम द्वितीयः परिच्हेरः॥ 15

## III.

## धर्मभाणकादिएका तृतोयः परिच्छेदः ॥

उत्तरत्रयाणामिष सामान्येन र्त्तालुपायः । रताद्यस्तु वाच्याः । तत्रात्मभावे का 20 रत्ता पदनर्षविर्वजनं ॥ तत्रिति सदर्मपरियदे वर्तमानस्यात्मभावर्ता चित्र्यते यथा परात्र नाज्येत् । इदं चानर्यविवर्जनमार्यगगनगञ्जसूत्रे सदर्मधार्णोत्वतैर्वोधिसवैर्भाषितं ॥

<sup>1)</sup> The words bho aso are a correction in a later hand, the original reading being pratipattisarah.

<sup>2)</sup> Here for labhante: the form is cited as replacing other inflections by Muir Skt. Texts <sup>2</sup>, II, 122.

वयुग्तसङ्गामा भगवन् निर्वृते द्विपद्गतमे । सर्जर्म धारपिष्यामः त्यत्का कापं स्वतीवितम् ॥ लाभसत्कार्मृतसृष्ट्वा सर्वे चोतसृत्य संस्तवं। चनत्सर्थी इनं धर्म बुद्धज्ञाननिदर्शकम् ॥ मालोशपरिभाषांश द्वरुक्तवचनानि च। 5 त्ताल्या तान्मर्षिपण्यामः सद्दर्मप्रतिसंग्रकात् ॥ उच्चाधनां तर्जनां च ग्रवर्णामयशासि च । सर्वास्तान्मर्षयिष्यामो धार्यत इमं नयम् ॥ ये ॥ एवंविधे मकाघोरे भित्राजानतोगणे। विलोपकाले सत्नानां सदर्मे धार्यामके ॥ 10 गम्भोरा वे च मूत्राता विमुक्तिपालसंक्तिः। प्रतोटक्का न भेस्यति । चित्रा मृह्यति ते कथास् ॥ पे ॥ नैत्री तेषु करिष्यामी वे धर्मेघप्रतिष्ठिताः। कारुगयं च करिष्यानो धारयत इनं नयन् ॥ दृष्टा द्वःशीलम्बां य उच्छालोभप्रतिष्ठितान्। 15 म्रम्यूपातं करिष्यामी गतिः कान्यस्य भाविता ॥

<sup>1)</sup> The metre requires, of course, a dissyllable: cf. the voc. form bhagoh.

<sup>2)</sup> Sic MS

<sup>3)</sup> Compare p 12, note 5, above The noun-form appears to be new.

<sup>4)</sup> The Fib (34. b. 2) has \(\sigma\) \(\sigma\) \(\sigma\) \(\sigma\) \(\sigma\) \(\sigma\) \(\sigma\) \(\sigma\) \(\sigma\) and this would seem to confirm-\(\lambda\) shobhana though not of course strictly metrical. \(R\) \(\alpha\) \(\alpha\) and is quite clear in the MS., but as the compound-base of \(\alpha\) an it is difficult to justify even in a Buddhist poet.

<sup>5)</sup> Bhesyanti for bhaushyanti Pali hessanti; mṛlshyanti (though the MS. is not clear). I take to be an incorrect fut. from pmrç. The Tib. appears to have no equivalent for this word.

[28 b] सक्सैव च तं दृष्टा सद्दर्मप्रतिवाधकं। हरतो नैत्रमेष्यामो मा नो फ्रज्येत एव हि ॥ रितिष्यानी यद्याशत्रया वाचाकर्मस् संवताः। सक्तेनात्र बह्यामः स्वपापे अस्मिन्प्रतिष्ठितान ॥ दानैस्तथापि सत्कारैः परिपाच्येक तान्ररान्। Б पंद्येनां श्रोद्धिप्यामी भूतमापायगीचरान् ॥ गृक्तिभवसंत्यकाः प्रातार्एयसुगोचराः। म्गभुता भविष्यामी म्रत्यार्था म्रत्यकृत्यकाः ॥ ये ॥ दाताः गाताश्च मुक्ताश्च यामे अस्मिनवतीर्य च। देशियष्यामके धर्मे सत्ना ये धर्मतार्थिका ॥ 10 मुद्धर्मिप पास्यामी धर्मकामानिशम्य च। धर्मारानरतिप्राप्ता अर्वे अर्त्तात्म देकिनाम् ॥ संगुखं तत्र संदृश्य सवानां स्वलितं पृष् । **ज्ञात्मप्रेता भविष्यामो धर्मसीरृत्यसंस्थिताः ॥** म्रसत्कृताः सत्कृता वा मे स्कल्पाः प्रभूप च। 15 मन्पलिप्ता लोकेन भेस्यानी लोकनायकाः॥ भिनूणां भिन्नवृतानां परिवादं निशम्य च। कर्मस्वका भविस्यामी मैपा कर्म विषय्यताम् ॥

<sup>1) °</sup>hanānna° MS.

<sup>2)</sup> This is the reading (quite clear) of the MS. I cannot construe it. The Tib. has (34. b. 6) এন ব্যাক্তি নির্মিত ক্রিক্তিয়াল ক্রিকাল

bhūtam (adverbial = bhūtataḥ, p. 47.6) apāpagocarāḥ.

<sup>3)</sup> Apparently an irregular form (metri gratia) for osmo.

<sup>4)</sup> Anopao MS.

<sup>5)</sup> Cf. bhesyanti supr.

5

वधकान् गोन्नािण्यत्ति धर्नेग्रेषु कि वर्नतां । एते धर्मा न चास्माकं संविग्वते कवजन ॥ घ्रस्तानं ग्रमणानां कि न च श्रामणका गुणाः। भैतां चोदन संश्रतय इदं मुत्रं प्रतितिपन् ॥ संक्रित्रजार्गनासानामार्शियां कृतः प्रियः। चोदनां भृततः स्रवा सहर्गे ते तिपत्ति तम् ॥ वे भिन्नवो भविष्यति सहर्गप्रतिपादन्ताः। चेष्टिष्यते तया तेयां कांशहर्नाममं गुणोत्। रातानो ग्राकविष्यत्ति भेस्यति च मकावनः। वृहाधिष्ठानतः सवा धर्ने श्रीञ्चित्तनं तदा ॥ 10 तिसन्वाले वर्षाथा भाषात्र त्यका बाएं सरीचितं । सहर्ने धार्षिञ्चानः मतानां क्तिकारणाट् । इति ॥ मार्यसदर्गपुण्डर्गेवो उप्युक्तं ॥ माचारगोचररती यसंसुष्टः जिर्भवेत । वर्तयेत्संस्तवं नित्यं राजपुत्रेभि राजभिः॥ 15

<sup>1)</sup> A marginal note in MS, apparently referring to this word, has rarttinam.

<sup>2)</sup> For the use of bhilta (Tib. yau-dag, the usual equivalent of samual) cfbhūtatah just below. Pratikshipan apparently for okshipanti

<sup>3)</sup> The MS, has the unmetrical reading: mā kaçcid dharm imam [sic] gruita-The reading above suggested is intended to be construed interrogatively.

<sup>4)</sup> I. e. "shyant' imam, with elision as in Pali.

<sup>5)</sup> The passage occurs at p. 169 of Burnouf's translation and p. 265 of Kern's. The text has been collated with ff. 109b - 110a (= 980 | 988) of MS. Or. 2204 (XIII cent) in the Wright collection of the British Museum, called W. below; and with RAS. Hodgson N 6 (=aRo) ff. 100b sqq.

5

ये चापि राज्ञां पुरुषाः कुर्वाते कि न संस्तर्व। चएडालम् ष्टिकः गीएडेस्ता विकेशापि मर्वशः॥ म्रधिनानोत्रमेवेत विनयेद्यागमें स्थितान्। म्रक्तिनंगतान् भिनून् दुःशीलांद्येव वर्शयेत् ॥ भित्रणी वर्त्रयेत्रित्यं कास्यमंलापगोचरां। उपासिकाञ्च वर्तेगा प्रकटननवस्थिताः ॥ स्त्रीपएउकाध ये सताः मंस्तवं तैर्विवर्तयेत । कुलेषु चापि वधुकाः जुनार्पश्च विवर्त्तपेत् ॥ न ताः मंगीर्वेजात् कींगलयं साध् पव्छिनं । मंस्तत्रं च वित्रज्ञेया मानारी मिने सक् ॥ 10 न्त्रोपोपकाश ये मना वर्तवेतेकि मस्तवं। ्।०) नैटर्जालकमञ्जिभियं चान्ये तारूजा तनाः ॥

<sup>1)</sup> Samsanam W.

<sup>2)</sup> So W.; muchtrikaih R; pauskakaih A; Bateleurs Burnouf (and so Kern); but the meaning aDomsa cited by B.R. from Ram. 2. 59.19 suits this passage well.

<sup>3)</sup> For abhimanino. Adhimanin A.: abhimani W.; abhimanin R.

<sup>4)</sup> bye cagama A: yenagama W. cf. Kern. p. 265 note 2

<sup>5)</sup> For this potential form, cf. infra: and also kareya in Lalitavistara (Muir, SkT2II.121). R has (against metre) the regular varjayet.

<sup>6) «</sup>Notoriously loose female lay devotees» Kern, which agrees with our text -Burnouf's aconnus [masc.] pour ne pas être fermes»; and the corrupt (?) prakaṭāyā arasthita of W. and R., are less satisfactory.

<sup>7)</sup> This form of the acc. plur. (found in Ved.) is certified by the MSS.

<sup>9)</sup> saukara in the sense of «pork-butcher» seems new; saukarika is quoted in Boh tl2. from this work: and aurabhr. appears in the Nachtrage to the same lexicon-

<sup>10)</sup> So R.; A is quite corrupt. «Musiciaus», Kern; but see Manu X. 22 and XII. 45 (and comm. ad locc.).

वारमुख्यात्र सेवेत ये चान्ये भोगवृत्तिनः । प्रतिसंमीदनं तेभिः सर्वशः परिवर्शयेत् ॥ यदा च धर्म देशेया मातृयामस्य पृण्डितो । न चैकः प्रविशेतत्र नापि कास्यस्थितो भवेदिति ॥

ययं चापरो उनर्थो भवेग्यद्दं मार्यमीं सं प्रज्ञायार्गितायां। मारः पाणीयां स्तस्य वी- विधानस्याचिरं यानसंप्रस्थितस्यात्तिके बलवत्तरमुखीगमायत्स्यते । स्र्वेत्रवाक् । पुनर्पर्मानन्द् यस्मिन्तमये बीधिमत्नी मलामत्यः प्रज्ञायार्गितायां योगमाय्यते तस्मिन्तमये मान्तरः पाणीयां बीधिमत्ने विद्यत्व विद्यत्व मुण्यसंक्रि भयं संज्ञनयत्ति । उत्कायातान्दिशि दिग्व[29 b]क् विनुत्त्वत्ति संदर्शयत्ति । स्र्वयेत्र नामायं बीधिमत्तो मक्तानतो उवनीयेत वा रोमक्र्यो बास्य भवदिति। येनास्यैक्षांचतोत्पादों अपि सीयतानुतरायाः सम्यक्षंक्रीधीर्रे- 10 ति । पुनर्पर्गन्यविज्ञानसंज्ञिनो लिखिज्यत्ति यावत्पर्यवापस्यति । न वयमत्रास्यादं लन्तानक्षे इत्युत्यायासनात्प्रक्रमिष्यात्त । एवं विज्ञन्भनाषा उच्चग्वत्ती पावत्पर्यवापस्याति । एवम्पत्रस्यति । एवमचार्योपाध्यापनातिपत्मित्रान्मात्त्वर्ताति । एवमचार्योपाध्यापनातिपत्मित्रान्मात्त्वर्ताति । एवं चौर्मनित्तात्ताः । एवं चौर्गदिमनित्तात्तापत्मित्तान्ताः । पुनर्परं धर्मभाषाकप्रकृन्दिको भविष्यति इमा गन्भीरां प्रज्ञापार्गितां लेखियतुं यावदाच- 15 पितुं धर्मस्रविषाक्रेष्ठ किलासो भविष्यति इमा गन्भीरां प्रज्ञापार्गितां लेखियतुं यावदाच- 15 पितुं धर्मस्रविषाक्रेष्ठ किलासो भविष्यति । एवं धर्मभाषाको मक्त्रक्रे भविष्यति धार्मस्रविषाक्रेष्ठ किलासो भविष्यति । एवं धर्मभाषाको मक्त्रक्रे भविष्यति धार्मस्वयिषाका कर्ति नेयं। एवं धर्मभाषाको मक्त्रक्रे भविष्यति धार्मस्वयिषाक्रेते ॥

<sup>1)</sup> This is not the Ashṭasāhasrikā recension, though the subject and language Ch. XI (pp 232-252 in printed text) closely correspond.

<sup>2)</sup> oheihanam MS.

<sup>3)</sup> Cf Asht.-S. p. 232. 11-12 and supra p 12.15.

<sup>4)</sup> Probably cailao is the right reading: see Asht -S. p. 241. 10

<sup>5)</sup> Cf. Asht.-S. p. 243. 10.

म्रार्पगगनगञ्जमूत्रे अप्युक्तं । इति व्हि पावर्कुशलधर्मानुवर्त्तनता । कुशलधर्मात्मग्र्य सर्वे तन्मारकर्मेति ॥

मार्यसागर्मितसूत्रे उप्याक्। पुनर्पर् भगवन् बोधिसब मार्पयको भवति प्रात्त प्रयास्ताभिर्तो उत्येव्हुः संतुष्टः प्रविविक्तो उसमृष्टो गृक्ष्यप्रव्रवितः। सो उत्यर्धतया उत्यकृत्यतया च सुखं विक्रित न च बाक्ष्युत्यपर्येष्टाविभयुक्तो भवति न सवपरिपाकाय न च धर्मश्रवणे वा धर्म[सां] [30 व)कथ्ये वा उर्धविनिश्चयक्रवायां वा वर्तमानायां संक्रमितंव्यं मन्यते। न परिपृच्छ्नवातियो भवति । न किंकुशलाभियुक्तो भवति । तस्यार्पयवासेन चैकार्गम्रिततया च क्रिका न समुद्राचरित्त । स पर्युत्वानिविष्कम्भणमात्रेण तुष्टिं विन्दितः न चानुश्चयसमुखाताय मार्ग भावपति। स तत्र नात्मावीय प्रतिपत्नो भवति न पर्गावीय । स्रयं भगवन् बोधिसत्वः कत्याणिनत्रप्रतिद्वपकाणि पापिनत्राणि सेवते भवते पर्पुपास्ते। ये ह्येनं संग्रक्वस्तुभ्यो विच्छ्न्य पुण्यसंभारात्मद्वर्मपरिग्रकृतिद्वर्क्ति सिव्हाक्ति । स्यावकप्रत्येक्त्वुद्वप्रतिसेपुक्ताश्चास्मै कथा स्रभीदणं रेश्वर्मा । यस्मिश्च समये बोधिसत्व। विवेक्तवासेन मक्त्याने अभ्युद्वर्द्धेतस्मिनसमये ते वोधि। मत्ते विपावत्यां कियावत्यां सिनयोवयित । स्यावकप्रत्येक्तवुद्वप्रतिसेपुक्ताश्चास्मै कथा स्रभीदणं देश-पत्ति ॥ यस्मिश्च समये बोधिसत्व। विवेक्तवासेन मक्त्याने अभ्युद्वर्द्धेतस्मिनसमये ते वोधि। सत्ते वैपावृत्ये संनियोवपितव्यस्ति वैपावृत्यं बोधिसत्वेनावश्यं कर्णायं ॥ यस्मिश्च समये बोधिसत्व। वैपावृत्ये संनियोवपितव्यस्ति। क्रितेद्वेत नियोवपित्व। एवं चैनं वदिति। मार्यव्यवीर्यस्य बोधिसत्वस्य बोधिन कुत्तीद्वर्मा । सचेत्रविक्ति नियोवपित्ता कर्त्येन्त्रत्ति। सार्व्वविक्ति विपावपित्त विपावपित विपावपित विक्ति । स्रवेत्वम्प्रभिर्विक्ति कर्त्येन्त्तर्ति। सार्वविक्ति विपावपित विपावपित विपावपित विपावपित । स्रवेत्ति। स्रविक्ति विपावपित विपावपित विपावपित विपावपित विपावपित । स्रवेत्वमित्र स्रविक्ति विपावपित विपावपित विपावपित । स्रवेत्ति । स्रवेत्ति । स्रवेत्ते नियोवपित विपावपित विपावपित विपावपित । स्रवेत्ति । स्रवेत्वमित्र विपावपित विपावपित विपावपित । स्रवेत्ति । स्रवेति । स्रवेत्ति । स्रवेति । स्

<sup>1)</sup> The syllable ca wrongly added in the transcript, arose from an early, but erroneous correction (as if to read daçakuçala instead of akuçala).

<sup>2)</sup> Cf. Karanda-vyuha, p. 56.8 (cited in Bohtlingk).

<sup>3)</sup> If the text is correct here, it must be understood in the sense which I gather from the Tib ਨ੍ਹੀ 'ਧ'ਨੇ ਰਾਹਿਲੀ ਪ੍ਰਾਪਨੀ ਪ੍ਰਦੇਨ (36. b. 1) 'he is not devoted to searching after [his own] profit.'

<sup>4)</sup> Vekye MS.; for the form, peculiar to Buddh. Skt see Lal-v. p. 217.1, and compare the whole passage with the present.

<sup>5)</sup> Vaiyāprītya MS., here and below (55.5 et al.).

<sup>6)</sup> Paligodha MS; but cf. the Pali palibodha and pralugna, 56.s below-

20

म्यक्सेबोधि नागितंभोत्स्यमे । न भूगः शक्यस्यनुत्तरां सम्यक्संबोधिनगितंबोहुन् । तत्र भगवन् । बोधिसत्वो अत्यार्व्येन बीर्षेण स्थानं खलु पुनर्तिहिन्यते पित्तर्वाणपलं (३० ५)प्रा-प्रुवाद् । ग्रवं भगवन् । बोधिसत्वस्य ं कल्याणित्रप्रतिद्वपकेणा द्रणमे नाराङ्कुणः ॥ पे अपि तत्तो अन्ये बोधिसत्वयानीयाः पुद्रला नाराङ्कुणाविद्धाः प्रत्यवेतेषु धर्मेषु चरत्ति तैः सार्द्ध रतिं विन्द्ति । तथा क्ति तद्नुवर्त्तवा भवत्ति स क्लेनसेबी विशेषगनधिमतो क्लेनगितं मच्क्ति ॥ यद्वत धन्वगति विष्ठेरमूकगितं पावदेकाद्शो नाराङ्कुण इति ॥

येन चैत्रं संतत्यार्व्यवार्गस्य निर्वेदात्मर्वया बोधिमत्वभाव एव भवत्यन एव र्लमेषे अभिक्ति । इक् बोधिमतः सेर्वेषापवेषु वार्गनार्भते। तथा चार्भते यथा न बापखेर्दं संवन-यित न चित्तखेर्द् । इर्मुच्यते बोधिसत्वस्य सांतत्यवीर्थिगिति । कीर्षां तद्वीर्षम् । येन खेरी भवति । यिद्दमत्पवलस्य गुरुक्तमार्म्भो अतिवेला[यां] वापरिपद्याधिमुक्तेर्वा द्वष्वस्य- 10 मीर्म्भस्तत्वथा स्वनांसदानादिः। दत्तशानेनात्मभावः । किस्त्रकालयिर्भोगाद्यार्यित । सन्य-या कि तेपानेव मत्नाना बोधिसत्वादेरेन बोधिचित्तबीवनाणान्मकृतः पालर्गिर्भाणाः स्यात् ॥ स्यात्॥

यतश्र गगनगञ्जस्त्रे ४ गिक्ति । यकालप्रतिकाङ्गणता नार्वार्मित । नाप्यकाल इत्या-त्नभावत्यागचित्तेनव नोत्पाचाभ्यासानारम्गादि न यदाचिद्वयात् । तस्मादेवं स्मृतिमु- 15 पास्याप्य वोधिचित्तपरिपाचनविरोधिभ्यो मोक्तत्स्वार्यप्रातिभ्यः पिशिताणनेभ्यः कर्मका-रिभ्यशात्मभावो रित्ततव्यः ॥

भेषव्यवृत्तस्य सुद्र्शनस्य मूलादिभोग्यस्य पर्वेव वीतं । द्वापि संर्ह्यमकालभोगात्संबुद्धभेषव्यतरोस्तंबेव ॥ [81 ब]चर्षं समासतो मार्क्षानर्वाः ॥

म्रस्य विसर्तनं र्तामेषसूत्रे कथितं । वायं च कुलपुत्रात्र वोधिसत्तो मार्कामप-रिकारोपायकुशलो भवति । इक वोधिसत्तो अकल्याणानित्रं सर्वेण सर्वे परिव-

<sup>1)</sup> Cf. Divy. Index s. v. īryā.

<sup>2)</sup> odyam abhayasao MS.

र्ज[यति] । [म्र]प्रतिद्वपदेशवासं लोकायतमत्त्रसेवनभावनां लाभसत्कार्पूजीपस्थान-बद्धमानं सर्वेषा सर्वं परिवर्जयति । ये चान्ये उपलेशा बोधिपस्यमार्गात्तरायिका-स्तान्सर्वेषा सर्वं परिवर्जयति । तेषां च प्रतिपतं भजते ॥

स्रतेव चाकल्याणां मत्रलवणामुक्तं । शीलविष्यमपुद्गलिवर्वनत्या पापित्रपरिवर्व
ग वेदितव्या । एवं दृष्टिविषत्राचार् विषत्राज्ञीवविषत्रपुद्गलिवर्वनत्या । सङ्गणिकारामपुद्गलविवर्वनत्या । कुशोरपुद्गलविवर्वनत्या । संसाराभिरतपुद्गलविवर्वनत्या । वेषिषराष्ट्राख्युखपुद्गलपरिवर्वनत्या । गृष्टिसंसर्गविवर्वनत्या पापित्रपरिवर्वना वेदितव्या । तेन च
कुलपुत्रतानि स्थानानि परिवर्वयता न तेयां पुद्गलानामित्रके इष्टिचतमुत्पादियतव्यं न
प्रतिषचित्तं नावमन्यनाचित्तमुत्पादियतव्यम् । एवं चानेन चित्तमुपस्थापयितव्यम् । उत्ते

वि भगवता धातुशः सत्याः कामादिधातुं श्रास्रवित्त व्यापत्ते संस्यन्दत्ते संसर्गाच विनम्यं
ति । तस्माद्दं संसर्ग वर्वयिष्यामीति ॥

वोधिवित्तसंप्रनोषो उप्यनेष्टः तस्य च क्तुरुक्ता र लक्क्षेटे। चतुर्भः काश्यप धर्मः सम-न्वागतस्य वोधिसवस्य वोधिवित्तं मुद्धाति कात्मेश्चतुर्भः। स्राचार्यगुरुद् तिणीयित्रसंवाद्न-तया परेपामकीकृत्ये कीकृत्योपसंक्रणतया । मकृत्यानसंप्रस्थितानां [316] च सवानामंव-र्णायशो उक्तीर्त्यत्तोकानिश्चार्णतया मायाशाद्येन च परमुपचर् ति नाध्यायाशयेनेति सस्य विवर्जनमत्रोक्तं । चतुर्भिः काश्यप धर्मैः समन्वागतस्य वोधिसवस्य सर्वासु ज्ञातिषु ज्ञातमा-त्रस्य वोधिचित्तमामुखीभवति। न चात्तर्ग मुद्धाति यावद्वोधिमण्डनिषद्नात्। कतमिश्चतुर्भिः। यद्वत जीवितकृतोर्णि संप्रज्ञानन्मृषावादं न प्रभाषते । स्रतंशो कास्यप्रेतिकपाणि ।

<sup>1)</sup> See M. Vyutp. LXV. 39; K. F. 213. My friend Mr. T. Watters informs me that this passage occurs at the beginning of a work of which there are two translations in Chinese. See Nanjio 23 (43) and 805, who like Wassiljev gives the Sk. title of the work as Kāçyapa-parivarta. We must accordingly take Ratnakūta as a vague reference to the collection so called (Wassiljev, 154 (167), 305 (335).) But see Nanjio's literal Sanskrit version of the title of 805, as well as of 57 and 58.

<sup>2)</sup> The general sense is clear. The Tib. has: प्राप्त निर्मे on account of laughter. Should we read prekshitaya, as a form prekshita is quoted?

5

10

ग्रध्याण्येन च मर्वमद्यानागत्तिके तिष्ठत्यपगतगापाणायतपा सर्ववीधिसत्वेषु च णास्तृसं-त्रागुन्पाद्यात । चतुर्दिणं च तेषां वर्णां निष्टार्गति । पांश मद्यान्परिपाचपति तान्सर्वाननु-त्ररापां सम्यक्तंत्रीधो समाद्यववति । प्रदिणिकवानास्यृद्यातपा । एभिः काश्यप चतु-र्गिरिति ॥

सिंह्परिपृच्छ्।यानप्याक् ।

न जातु धर्नद्दानस्य प्रलाग्वं करोति यः।

तेनासी लभने निप्नं लोकनावेन्दि सङ्गग्॥

तया वातिस्नर्।(द्र)धर्मदानाङ्गानीषियं धुनार्केति ॥ तयात्रैय ।

वोधिवतं न रिजति तेन मर्त्रासु ज्ञानिषु।

स्वप्रात्तरेशीव तिज्ञतं विं पुनर्पीद् नायनः ॥

चाङ्।

चेयु विरातिस्वानेषु प्रानेषु नगरेषु वा। समादावेतितं बोधाय तन चित्तं न रिस्ति॥

ग्रार्पनज्जुष्मीनुदनेत्रगुणाच्यूदालंबार्रमूत्रे अप्यास् । नुनिर्भर्धमेः सगन्वागतो बो-पिसतः प्रिणिधानात्र चलति ॥ वे ॥ निस्तमानद्य भवतीर्प्यनात्मर्पपरिवर्जनास भवति- १३ पर्सपरं च दृष्टा श्रात्तनना भवतीति ।

इर्गेत्र पात्रबोधिचित्तस्य स्फटतर्गमंप्रमो[32 n]यबार्ण पत्तत्रीय रहासूटे ४भिक्टि-तम् । सेर्वर्णपेयपु बोधिचत्तपिर्वार्गणातया 'बोधिचित्तपूर्वद्गमतया चेति ॥

तथा कि चन्द्रप्रदीपमूत्रे पाठः । ग्रारीचपानि प्रतिवेदयानि वो पद्या पद्या वहन्तु

<sup>1)</sup> See p 5, note 3.

<sup>2)</sup> oshreram MS.

<sup>3)</sup> tat stha-satvān samādāpayate margin. We should probably read °dāpeti. Compare Divy. Index p. 693.

<sup>4)</sup> See p. 13. note 5.

<sup>5) °</sup>vedanayāmi MS.

<sup>6)</sup> So MS. for bahulam (Tib. あちょう).

वितर्कपेत्ररः तथा तथा भवति तिन्निमिचितः तेकी वितर्केकि तिनिमितेकीति॥

म्रवसादोऽप्यनर्व एतदर्जनं च रहामेषे दृष्टं। इक् वोधिसत्वो नैत्रं चित्तमृत्पादपति । दुष्प्रापा वोधिर्म्नष्यभूतेन सता । इदं च मे वीर्ष परीत्तं च कुसीदी ४ हं वोधिश्चा-दीप्तशिरश्रीलोपमेन वङ्गन्याल्पान् । बङ्गनि वाल्पशतानि वङ्गनि कल्पसक्ष्राणि समु- इानेतव्या । तत्राक्नुत्मक् ईद्शं भार्गुद्दोढुं ॥ किं तर्क् विधिमलेनैवं चित्तमुत्पाद-वितन्यं पे अपि तेअभिसंबुद्धास्तवागता धर्नुतः सम्यक्तंबुद्धा वे चाभिसंबुद्धाते वे वाभि-संगोत्स्यत्तेष्पीद्शेनिव नपेन र्दर्या प्रतिपदा । इदशैनेव वीर्येणाभिसंवुदा स्रिमसंवृध्यत्ते **ऽभिसंभोत्स्यले च। यात्रज्ञ ते तद्यागतभूता एवाभिसंवुद्धाः । মক্**मपि तद्या तद्या परिष्ये तया तया व्यायस्ये सर्वसत्वसाधारणेन वीर्येण सर्वसत्वारम्वणेन वीर्येण प्रधारूमनुत्तरां 10 सम्यवसंबोधिनभितंभोतस्य इति ॥

पुनरपरी ४नवीं रत्नकूर दृष्टः । ऋपरिपाचितेषु सत्नेषु विश्वासी वोधिसतस्य स्बन् लितं म्रभाजनीभूतेषु सत्वेषूदार्वुढधर्मप्रकाशनात् वोधिसत्वस्य स्विलितं ॥ उदारा-धिमुत्तिवीयु सत्वेयु क्रीनयानसंप्रकाणना[द्] वोधिसत्तस्य स्डलितमिति। सम्यकस्मृ[32b] त्युपस्थितेषु ज्ञीलवत्मु कल्य।णधर्मेषु प्रतिविमानना उःजीलपापधर्मसंग्रका वोधिसवस्य 15 स्बलितिमिति॥

म्रनिधन्तिर्प्यर्नयः। यथोक्तं राष्ट्रपालसूत्रे । यस्य म्रिधमुक्ति न विग्वति वुद्धधर्मगणे च न तस्य धिमुक्तिः। शित्तत्रतेषु न तस्य घिनुक्तिः पापगतेस्तिर्पायमुखस्य ॥

<sup>1)</sup> After nimna (? corr. nishiha) the transcript reads bodhi-cittah from marginal addition in the archetype.

<sup>2)</sup> Cf. 52.12 supra.

<sup>3)</sup> Metre as on p. 2 above.

<sup>4)</sup> The Tib. has (f. 39. b. 2). ১১ বি মিনাব্রমান্ত্রনাবান which must mean 'tur-'ed towards the three hells'; though Childers mentions four apayas. Tirapaya 'terefore =  $ap\bar{a}ya'$ -traya.

5

स इतम्युतो मनुनेषु कर्मबजादबुधो कि बिगूढः । नरकेषव तिर्पगतीषु प्रेतगतीषु च विन्दति उष्खम् ॥

इति ग्रस्य विनर्जनं र्ल्यूटे अभिक्ति दृष्टं । येषु चास्य गर्म्भारेषु बुहिनावगाक्ते । तत्र तथागत एव सानोति कृता न प्रतिनिपति । तथागत एव जनीते । नाक् जाने । ग्रन्ता बुह्वोधिनीनाधिगुक्तिकतपा तथागतानां सन्तेषु धर्मदेशना प्रवर्त्तत इति ॥

वैषावृत्येवर्तमानेनानर्यविवर्धनबुजलेन भवितन्यं । वोधिसत्वप्रातिनोत्ते कि सक्धार्मिक्यं धर्मश्रवणे । तथागतपूर्वायां च वैषावृत्यनुषद्दिष्टं तत्र या वृत्तिः मा रूलराशिस्त्र्वाः दागता । तत्र वैषावृत्यकरेण भिनुणा सर्वभितुसंघस्य वित्तमभिराधिपतन्यं । तत्र ये भिन्तव श्वार्णयकाः प्रात्तजय्यासनिकास्तिषां । वैषावृत्यकरेण भिनुणा मर्वेण सर्वे न कर्मसन्द्रयानं दातन्यं । याद् पुनरार्णयक्तस्य भिन्नोः संवप्यंपवं भिनुणा मर्वेण सर्वे न कर्मसन्द्रयानं दातन्यं । याद् पुनरार्णयक्तस्य भिन्नोः संवप्यंपवं भिनुक्तं भिनुणात्मनेव तत्कर्तन्यं । श्वन्यतरो वा भिनुर्ध्येप्यो न पुनः स ग्रार्णयको भिनुक्तं प्रायत्यवत्यकरेण भिनुणात्मनेव तत्कर्तन्यं । श्वन्यतरो वा भिनुर्ध्येप्यो न पुनः स ग्रार्णयको भिनुक्तं प्रायत्यक्ते यो भिनुः पिण्डचारिको भवति तस्य तेन वैयावृत्यकरेण भिनुणा प्राविक्षात्रकार् । स्विभागः वर्तन्यः । तत्र काष्ट्रय यो भिनुर्यागाः अवित् । स्वान्यकरेण भिनुणा प्राविक्षात्रकार्या । स्वित्वयो भिनुणा प्राविक्षात्रकारणात्रकार्यक्रियामित्रकार्यक्रियव्यविक्षयक्रियक्षाराश्च । यस्भिश्च प्रदेशे स योगाचारो भिनुः प्रतिवम्ति तस्मिन्प्रदेशे । भिन्नवाद्यकरेणा भिनुणा योगाचारो भिनुः । शव्यासनीव-स्तन्यनास्य वर्तन्या । प्रणीतानि च मंप्रियाणि योगाचारभृष्यनुक्र्लानि खादनीयभोजनी-पान्यवनामितव्यानि ॥ ये । ये भिनवो वाङ्म्युत्ये अभियुक्ता भवति तेषामुत्साहो दात-

<sup>1)</sup> See p. 50 note 5.

<sup>2)</sup> See p 11 note 9

<sup>3)</sup> Nanjio 23 (44); tr. before A D. 439.

<sup>4)</sup> Similar forms in Divy Index

<sup>5)</sup> The adjectival form appears to be new, for çailsha, see Avadanaçataka (Index to Feer's tr. p. 479)

<sup>6)</sup> opreya MS.

व्यः। यावते ४पि रित्ततव्याः। ये धार्मकिष्यका भित्तवो -भविष्यति । तेषा प्रतोक्तरध-र्मता कर्तव्या । यावदार्नम्रविणकाशोधोविषतव्याः पर्षन्मगउलं परिसंस्थापितव्यः। सांकष्ट्यमाउलं विशोधियतव्यं यावत्साधुकार्बङ्गलेन चास्य भवितव्यं ॥ ये ॥ न क्वाच-दस्तुनि हैश्चर्यसंज्ञोत्पाद्यितच्या । कियत्परीत्तमिष कार्य संघमतेन कर्तव्यं । न स्वमतेन 5 यावत्र-संविक्तश्चातुर्दिशसांधिकेन संसृष्टः कर्तव्यः । एवं विपर्ययादेवं स्तौषिकेन मक्त न्योन्यसंसर्गप्रतिषेधः। यदि चार्तुदिशे संघे वैकलयं भवेत्सं। विकश्च लाभ उत्सदी भवेतेन वियावृत्यकरेण भितुणा भितुसंघनेकनानसं कृता । सांधिकलाभाचातुर्दिशसांधिक कार्यं कर्तव्यं । एवं स्तूपे ४पि प्रलुग्ने <sup>(8)</sup> यमेव विधिर्शयक[ान्]रानपतीन् वा समाराप्य प्र-तिसंस्कर्तव्य इत्याज्ञा । यदि पुनः काश्यप कियदक्रराप स्तापिको लाभो भवेत्। सवैपा-10 वृत्यकरेण न संघेन चातुर्दिशसंघे उपनामधितव्यः। तत्कस्माहेतोः। या स्तीपिकाः अ-त्तव एकर्वापि याहिः प्रसादवक्रली र्नर्पातिता भवति । सा स्वाधिक देवकस्य लोकस्य चै-त्यं । कः पुनर्वादो रतं वा रत्नसंमतं वा यञ्च स्तूपे चीवरं निर्पातितं भवति । तत्तत्रैव तवागतचैत्ये वातातपवृष्टिभिः परिवयं गच्छ्तु। न पुनः स्तौषिकं चीवरं व्हिर्णयर्ष्लयेन परिवर्तियतंव्यं। न कि स्तौषिकस्य कि चित्रं नाषिस्तूषस्य केनिचित्रेकल्यं यो कि कि छ 15 त्काश्यप वैयावृत्यकरो भिन्नू मृष्टचितः शीलवतां द्विणीयानामश्चर्यादाज्ञीतं द्दाति स तेनाकुशलेन कर्मणा नरकगामी भवतीति । यदि मनुष्यलोकमागच्छति दाने। भवति परक-र्मकरो लाभी च भवति खरचपेटप्रचण्डप्रकाराणाम् । पे । द् [एडक]र्मभयतिर्वितं भिनुं

<sup>1)</sup> Cf. Feer, Avad.- c. pp. 479, 339.

<sup>2)</sup> Apparently in the sense of 'desire' occasionally found in the Pali ussado (Suttanip. v. 515, tr. p. 89). Cf. Senart, Mhv. I. p. 372.

<sup>3)</sup> A remarkable 'Palicism'. Cf. palibodha at p. 50.15 above.

<sup>4)</sup> Cf. Whitney Gr. 2 § 486 c; Speijer, Syntax p. 222, where this indeel, usage is noted as an archaism.

<sup>5)</sup> These two letters are uncertain in the MS. Tib. (40, b. 5) has & AN ग्रिंद्'ग्न' ...

कारोत्यज्ञालप्रेषणानकालज्ञाति द्दाति । स तेनाकुशलेन वर्मणा वक्रणङ्कुर्नान प्रत्येकानर्वास्तत्रास्योपपत्तिर्भवति । यावत्सक्स्रविद्धः काणो भवति । यादीसः । प्रदीप्तः संप्रव्यलितः । पे । योजनशतिवस्तार्प्रमाणा जिन्हा भवति । तस्य तत्र जिन्हेन्द्रिये वद्धिन
शङ्कुशतसक्साणि चादीप्तानि चयस्मयानि निखातानि भवति । यो क् वाधित्वाशयप
वैषवृत्यकरो भितुरागतागतं सांधित्रं लागं सित्रिधिं करोति न कालानुकालं द्दाति । क
उद्धश्यापित्रवा विक्ठिपिता द्दाति । केषाज्ञित्र द्दाति । स तेनाकुशलगूलेन जङ्गा नाम
गूथमृत्तिकाप्रेतयोनिस्तत्रास्योपपत्तिर्भवति । तत्रास्यान्ये प्रेता भोजनं गृक्तेत्रापर्शपत्ति । स उद्धश्यमानस्तद्भोजनगिनिष्मभ्यां नेत्राभ्या पश्यमानः नुत्विपपामापरिगतो
उष्खां । वेदना वर्ति न च वर्षसक्स्रेणापि तस्य भोजनस्य लागो भवति । यद्दि बद्दािन ।
लक्षिचिद्योवनं लब्धं (३४ व) भवति तद्वज्ञारं भवति प्रशोणितं वेति ॥

संघर्षिततावद्गि उद्येनर्च उत्तः । वांस्तं संघर्षित मतानहाताः कुञाकारास्ते भित्तव गासन् । तैः साधिकं कुञ्च होष्णणा नाणितं । तस्य कर्मणो विषाकेन
कुञाकाराः संवृत्ताः । पास्तं संघर्षित (भित्तवहाताः स्तम्भाकारास्ते भित्तव गासन्। तैः साधिकस्तंभः सिंद्याणकेन नाणिनः । तेन स्तम्भाकाराः संवृत्ताः । गास्तं सत्तानहात्तीर्वृत्ताकारान् पञ्चाकारान् पालाकारान् ते अपि भित्तव न्नासन् । तेरिपि साधिकानि वृवषत्रपुष्पपालानि पौहिलिकपरिभोगेन परिभुत्तानि तेन ते वृत्तपत्रपुष्पपालाकाराः
संवृत्ताः । गास्तं सत्तानहाती रुव्यकारान् संमार्जन्याकारास्ते भित्तव न्नासन् । तैः सांधिका रुज्ञुसम्मार्जन्यः पौहिलिकपरिभोगेन परिभुत्तास्तेन रुव्व्वाकाराः सम्मार्जन्याका-

<sup>1)</sup> A corrupt and doubtful form: Tib. (40 b.7 fin) has 리킨'디콘리팅'이 'jeering'

<sup>2)</sup> Divyavadana, Tale 23; see printed text p. 312 l. 13: also the translation in Burnouf's Introduction pp. 328-9; but the present extract is from a textus ornation.

<sup>8)</sup> obuddhasya çrüvakā Divy.-text.

<sup>4)</sup> This example is not narrated at length in our Divy -text

राष्ट्र संवृत्ताः । यं वं सव्तमद्रावीस्तदृग्वारं स म्यागगोर्क मासीत् । स तदृकं निर्माद्य-ति । मागन्तुकाम भित्रवो उभ्यागताः । तेर्सी दृष्टः पृष्टम मानणेर्क किनपं संघस्य पा-नकं भविष्यति । स मात्सर्वोपक्तचित्तः कावपति । किं न पश्यव तदृकं निर्मादितं पीतं पानकमिति । ते वृत्ता वेलेति नैराष्यगापना क्लेन्द्रीनवद्नाः प्रक्राताः । स तस्य क र्मणो विषाकत तृकाकारः मंतृतः ॥ यं त्रं मत्रमहातीकृहाखलाकारं सोऽपि भितुरासीत्। तस्य पात्रकर्म प्रत्युपस्थितं । तत्र चैकः स्नागणेरको उर्रुन् गुडाबोर् भिन्नुकः। सतेनोक्तः श्रागणेरक द्दस्य में खिलस्ताकं कुट्रियतिति । म कवपति । स्वविर् तिष्ठ तावन्मुहर्ती व्ययो ४ हिन पद्मात्कृत्विया दास्यागीति । म मैज्ञातामर्पः वाययति । [31 b] श्रामणे-र्या गरि गग नाल्येत उद्घावलं स्प्रष्टुं तागेवाकुमुद्रावले प्रतिप्य बुरुपेयं । प्रागेव खलि-10 रतीकागिति । म म्रानजीरः संलवपति । तीव्रपर्पवस्त्रानपर्पवस्थिती ४पं । प्रवाहमस्मै प्रतिवचनं दास्यागि भूयस्या मात्रया प्रकोपनायतस्यतीति तूरणीमवस्थितः। यदास्य पर्य-बस्यानं विगतं तर्रोपनंकान्य कवपति । स्वविर् ज्ञानीये तं को उक्तिति । स कवपति । ज्ञाने तां वाश्यपस्य मन्यकनंबुद्धस्य प्रव्रतितं स्थानगोर्कः । प्रकृतिप भितुः स्वविरः। स्थान-गार्याः वायपति। यवाप्येवं तयापि तु यन्गपा प्रव्रज्ञितेन कर्णीपं तत्कृतं । किं कृतं लो-15 गप्रकाणं क्वित्रसकलबन्धनोऽकं सर्वबन्धनविनिर्मुतः । खरं ते वाकार्ग निशारितं । ऋत्य-यमत्ययतो देशय । अध्येव नाम एतत्यार्गयश्चियं तन्त्वं पर्यादानं गच्छेदिति । तेनात्ययम-

<sup>1)</sup> Tib. 75.7 'a wooden basin, trough'-Jaschke. The forms tatta and tattula are alike unknown to Sk. dictionaries; but the Dravidian languages, Tamil and Malayalam, show forms of similar meaning to that given in the Tib.

<sup>2)</sup> Not in ed.

<sup>3)</sup> sc. piņķa-pātra. Tib. བྲང་བརྡེད་ (41.b.2).

<sup>4)</sup> The Tib. has (41.b.2) ব্যু বেইন্ন য শৃষ্টিশ বেশ্বন মারী । এম ইম বেন

त्यवतो न देणितं तेन वर्षणोद्वात्वातारः संवृत्तः॥ यस्ति सत्यानद्वाताः स्थाल्याकारान्।
ते वाल्विकारका ग्रासन् शिनूणानुपस्थायकाः । ते भैपव्यानि क्वात्रवत्तो शिनुशिर्प्रियमुताः तैश्चितं प्रहृष्य स्थाल्यो भिन्नाः तेन स्थाल्याकाराः संवृत्ताः। यं ते सवमद्वातीर्मध्ये
क्वितं तत्तुना धार्षमाणं सोऽपि शिनुरासीद्याभी ग्राक्तिः तेन गात्सर्याभिभूतेन लागः संपरिवर्तितः। गो वार्षिकः स दीनत्तिकः परिणानितः। यस्तु दिमत्तिकः स शर्षिकः परिणामितः। तस्य वर्मणो विषात्रोन नथ्ये क्वित्रस्तत्तुना धार्यनाणो गच्कृति॥

॥ पितासगुत्राये धर्मभाणकादिर्तापरिच्वेदस्तृतीयः॥

## IV.

यपरेशीय नक्तो अनर्याः नूत्रातियूत्ताः । यया तात्रद्यागणगर्भनूत्रे पिष्ठिमाः बुलपुत्र 10 तात्रियस्य मृद्धाभिषित्तास्य मृत्यापत्तयः । याभि। अ गर्मूलापत्तिभः तित्रयो मृद्धाभिषित्ताः सर्वाणा पूर्वावरोषितानि बुजलगूलानि व्यापयित । यस्तुपतितः पाराज्ञियाः सर्वद्वगनुः व्यमुख्ये अपायगामी भवति । यस्त्रमाः पद्य । यः बुलपुत्र मूर्द्धाभिषित्तं स्तीषियं वस्त्र- पक्रिति संवियं वा चातुर्दिश्वसायियं वा निर्वातितं वा । स्वयं वापक्रिति क्रार्य- ति वा । स्वयं वापक्रिति क्रार्य- ति वा । स्वयं वापक्रिति क्रार्य- वि वा । स्वयं वापक्रिति क्रार्ये वा । स्वयं वापक्रिति वा प्रतिवि वा । स्वयं वापक्रिति वा प्रतिवि वा । स्वयं वापक्रिति वा प्रतिविच वा । स्वयं वापक्रिति वा । स्वयं वा प्रतिविच वा । स्वयं वापक्रिति वा ।

<sup>1)</sup> Bhaisayyo MS.

<sup>2)</sup> v. supr. p. 10,14. The present is the passage referred to in the Bodhica-ryavatara, V. 101 (ed. Minaev. - Zap. Tom. 4) — a reference to which M. de la Vallée Poussin called my attention. See also Wassiljev, p. 171.

<sup>3)</sup> See f. 35. b. init. The Tib. (42 a 5) INATION ('pulverises') confirms the form in the text, hitherto only certified 'himsārthe' in the Dhātupāthas both Sk. and Pali (s. v. jhas) Jūsayati in Çat.-Br. II. 2.2. 19 is similarly used.

ताधारी वा तस्य द्वःशोलस्य वा शीलवतो वा काषायाणि वस्त्राएयपहर्ति म्रपहार्य-ति । गृहस्यं वा करोति कागे इर्रिंश प्रहर्गत चार्के वा प्रतिपति जीवितेन वा वियोज-यतीयं तृतीया मूलापत्तिः॥ यः पुनः क्षत्रियः संचित्त्य मातरं जीविताद्यपरीपयित पि-तर्गर्क्तं भगवच्छावकं वा जीविताद्यपरीपपति सगग्रं वा संघं शिनति तथागतस्यार्कतः ः मन्यकमंन्बुहस्य संचित्रय इष्टिचतो रुधिर्गुत्पाद्यति ॥ एगिः पञ्चिभर्गनत्त्र्यः कर्मभिर्न्य-तरान्यतरं क्रींत्पाद्यतीयं चतुर्वो गूलापत्तिः ॥ यः पुनः त्तित्रयो ब्हेतुवादी भवति पर-लोकोपेतकः । द्रणाकुणलान्कर्मपद्यान्तमाद्यय वर्तते अन्यां च वहत्सवान्द्रशस्वकुशलेष् कर्नपत्रेषु मनाद्यपति विनयति निवेणयति प्रतिष्ठापयतीयं पद्मनी नूलापत्तिः ॥ पे॥ यः पुनर्यामभेइं जनपर्भेदं नगरभेदं राष्ट्रभेदं करोतीयं गुलापत्तिः ॥ पे ॥ म्रादिकर्मिणां म-10 कायानसंप्रस्थितानां (35 b) कुलपुत्राणां बुलड कितृणां वाष्टी मूलापत्तवो । वाभिर्मूलाप-तिभिः स्वलिता ग्राटिकांनेका मकायानसंप्रस्थिताः सर्वाणि पूर्वावरोषितानि कुणलमू-लानि कापगत्ति । वस्तुपतिताः प्राजिता देवमनुष्यनकायानसुखाद्पापगामिनी भवति चिरं च मंगरि मीद्ति कल्याणित्रचिर्व्हिताः। कतमा म्रष्टी। ये सत्नाः पूर्वड्मिरितहे-तुनास्मिन् क्लिप्ट पर्वकपाये लोको उपप्रवास्त इत्रर्वुणलमूलाः कल्याणित्रं संनिः-15 मित्येर् पर्नं मन्नीर् नकायानं म्एवित्ति । ते च परीत्तवृद्धयो अपि कुलपुत्रा चनुत्तरायां सम्यक्संबोधी चित्तगृत्पाद्यति। तेपामाद्किमिका ये च वोधिसता इदं पर्मगम्भीरं शून्य-ताप्रतिसंयुक्तं सूत्रातं गृणवति उद्दिगति पर्ठातः ते यवासुतं यवापर्यवातं परेपां पूर्वबुद्धि-सद्शानां स्वर्धे सुव्यञ्जनं विस्तरेगायतः स्नार्यति प्रकाशयति । ते स्वकृतशमा वालाः पृथाजनाः गृएवत उत्त्रस्यति संत्रस्यति संत्रामगापयत्ते। ते संत्रामेन विवर्त्तयत्यनतुराषाः

<sup>1)</sup> See Wassiljev 240 (264) note 2. The usage at 17.20.—18.7 above is different.

<sup>2)</sup> v. supra 59, 11.

<sup>3)</sup> kalpāyuḥsatvasankleçadṛshṭayaḥ marg.; cf. Dh. s § 91.

<sup>4)</sup> A marginal gloss arvācīna on this word, for which see Divy. Ind.

<sup>5)</sup> samvarāt pūrva, margin.

5

सम्यवसंबोधिशितं श्रावनायाने चित्तं प्रिणिद्धति। एया श्रादिक्तिनंबावोधिमत्तस्य गूलाय-तिः प्रवमा॥ पया गूलायन्या स कुलपुत्रः सर्वे पूर्वावद्गोपितं कुषालगूलं कापयति । वस्तु-पतितः पराजितः स्वर्गायवर्गमुखात् । विसंवादितं चास्य बोधिचित्तगपायमानी भवति । तस्माद्योधिसत्वेन मक्तासत्वेन पर्युद्धलानामाणयानुणयं प्रश्ननं ज्ञात्वा पर्याणयानां सत्वानान-नुपूर्वेणा धर्मदेशना वर्तव्या । तत्वया मक्तामगुद्धेश्वपूर्वणावतार्गित ॥ ये ॥

पुनर्पर्गादिकार्गको बोधिमवः कस्यचिद्व (36 व) बन्यति ॥ न तं अव्यक्ति पर्-पार्गितामु चर्गा चर्तु । न तं अव्यस्यनुत्तरां सम्यक्तंबोधिगिनवेद्धे । श्रीव्रं वं श्राचका-पाने प्रत्येकबुढ्याने वा चित्तमुत्पाद्य । तेन तं संसार्गिवर्षास्यान । पाचकवापूर्वे।क्तिमय-गादिकार्गकस्य बोधिसवस्य दितीया मूलापत्तिः ॥

पुनर्पर्गाद्किर्मानो बोधिनयः बास्यचिद्वं वन्यति । जि भीः प्रातिनोत्तविनपेन । 10 शीलेन सुरक्तिन शीघं त्रमनुत्तरागां मन्यकसंबोधि। चित्तगुरपाद्वस्व । मक्ष्णानं पठ । पत्ते बिरिंद्यत्वावत्राङ्गनोभिः लोशप्रत्यपाद्वुश्वलं वार्ग मनुद्दानीतं तेन पठिन शुद्धिर्गवत्य-विपावं । पावव्यवापूर्वेक्तिनगरादिवार्गनस्य वीधिसवस्य तृतीया गूलापत्तिः॥

पुनर्परं कुलपुत्र केपाखिदादिनार्गिको बोविनव एवं बहर्यान । वर्जयते गूरं कुलपु-त्राः श्रावक्रयानकार्या । मा ज्ञापन मा पठत मा परेपानुपदिशत । गोववत श्रावनावानकार्या । 15 न पूर्व तस्मात् गरूत्पालं प्राप्स्यव । न पूर्व तनो निदानाच्छ्ताः लेशात्तं कर्तुं । श्रद्यत मक्षायानकार्या । शृणुत गर्ह्यानं पठत गर्ह्यानं परेपां चोपदिशत । ततो पूर्व सर्वडर्गत्य वायववान् शर्गाविष्यव । निष्ठं चानुत्तरां सम्यक्तंत्रोधिनशिनंगोतस्यव ॥

यदि ते तस्य वचनकारिणो भवत्तीद्वं दृष्टिगतगुपगृह्णीयुः । उभयोर्गप मूलापतिर्भ-वतीयमादिवार्मिवास्य वोधिसत्तस्य चतुर्यो गूलापत्तिः॥ 20

पुनर्पर्नादिकार्निका बोधिमता दिजिन्तिका भवति ग्रन्यवा निदर्शनित । इदं च मकायानं कोर्त्तिशब्दक्षोकार्यं लाभसत्कार्केतोः पठित स्वाध्यायित धार्यति वाचयत्ति

<sup>1)</sup> The MS. has the indic. (otha) for this verb only.

देशयित परेषां च युत्तमा(३६ ६) त्रमुपदिशति । एवं च वत्यति । वयं मक्ष्यानिका नान्ये । ते परेषामीर्ध्यायित लामसत्कारकृतीर्यतस्ते लमते उपमोगपिरमोगान्परेम्यस्तत्प्रत्ययात्ते प्रकुट्यत्ति तेषा चावर्ण निशारपति कुत्सित पंसपिति विज्ञुगुप्सित्त । श्रात्मानं चीत्कर्षपति न तान् । यतस्ते ईर्ध्याकृतुना चीत्तिरमनुष्यधर्मेरात्मानं विज्ञपपति । ततस्ते तेन वस्तुना पतिताः पराजिता मक्ष्यानसुखादेतां मक्ष्यगुक्त्वामापत्तिमापद्यत्ते पयापापगामिनो भवति । यद्या कश्चित्पुक्षो रत्नद्वीपं गच्छेद्रतुं नावा समुद्रमवतर्ते स मक्षासमुद्रे स्वयमेव तां नावं भिन्यात्तत्रैव मर्णं निगच्छेद्र । एवमेव चे स्नाद्किमित्रा बोधिसत्ता मक्ष्युणसागरमवतर्तुकामा ईर्ध्याकृतोस्तद्वदित्त । तत्प्रत्यपाते स्वद्धानावं भित्वा प्रज्ञाजीवितेन विषोगं प्राप्नुवत्ति । एवं ते बाला धादिकिमिका बोधिसला ईर्ध्याकृतोरनृतपत्यया मक्ष्युक्तामापत्तिमापद्यते । इयं पञ्चमो मूलापत्तिराद्किमिकस्य बोधिसत्यया मक्ष्युक्तामापत्तिमापद्यते । इयं पञ्चमो मूलापत्तिराद्किमिकस्य बोधि-

पुनर्परं कुलपुत्र भविष्यत्यनागते ४ धनि गृक्ष्यप्रत्रिज्ञता स्राहिकार्मिका बोधिस्ता वे ते गम्भीराः प्रून्यताप्रतिसंपुत्ताः सूत्राताधार्णोत्तात्तिसमाधिभूमिस्वलंकृतम्का-विद्वतपुरुषाणां कृतस्रमाणां बोधिसत्नानां गोचरास्तान्मकृत्यानसूत्रातान् धार्णति पठ
15 ति स्वाध्याणित परेषां च विस्तरेण वाचिवता प्रकाशयित । स्रक् चेमान् धर्मान् स्वबुद्धा बुद्धवं च पुनरक् कारुण्यकृतोस्तवोपिर्शामि । त्रया वा पुनस्तशा भाविषतव्यं यथा तम्त्र गम्भोरेषु धर्मेषु (३७ ६) प्रत्यतो भविष्यति । एवं ते ज्ञानर्श्वनं भविष्यति पथा मम । एतर्क् न पुनर्व र्राति पठितमात्रेणाकृमिमानेवद्यपान्धर्मान् गम्भीरगम्भोरानुपरिशामि न सात्तांत्क्रपणा ॥ लाभसत्कार्कृतोरात्मानं विक्रोणाति । तत्प्रत्यणात्मर्वत्र्यध्याता
20 नामर्कृतां सम्यक्संबुद्धानां बोधिसत्तानामार्षपुद्धलानां च पुरतः सापराधिको भवति । मक्रागुरुकामापित्तमापद्यते । विसंवार्यित देवमनुष्यान्मकृत्यानेन । स्रावक्रयानमेवास्य न भव-

<sup>1)</sup> Hitherto in Dhatupatha only: but cf. pamsana p. 10 note 4.

<sup>2)</sup> mamaito without punctuation MS.

ति । प्रागेत्र मक्ष्यानस्यावतार् विशेषाधिगमः । प्रागेवानुत्तर् सम्यक्संबोधिः ॥ तख्या किष्यत्युरुषो मक्ष्यवी प्रस्थितः वृत्तर्पप्रपीडितः स तत्र मक्ष्यलवृत्ते प्रतिष्ठितः । स्राक्षर्यर्थे स उद्रार्पालवृत्तमपक्षय गन्धंसपत्रं रससंपत्रमनास्वाय विषवृत्तमिरुक् विष्पलानि भुञ्जीत भुक्ता च कालं कुर्पात् । तड्यमांस्तान्युद्धलान्वद्गि । ये द्वर्लभं मनुष्यलाभं लब्धा कल्याणित्रं सित्रिष्ठित्य मक्ष्यानमवत्र्तुकामा लाभसत्वार्यशोक्तीः । रात्मानमुपद्श्यिति प्रान्यंसयिति एवंद्वपां मक्ष्युरुक्षानापत्तिमापत्रक्ते यया गुरुक्यापत्त्या सर्वविद्यानां परमन्तुगुप्तिना भवति । स्र्यापगामिनंस्त्याद्यपाद्य पुद्रला न सेवनीयाः सर्वनित्रयाद्मणाविद्यूद्भाणां । यद्य तान् सेवते स सातिसारो भवति सर्वविद्यानां । इयं कुल्लपुत्र वोधिसवस्य पष्ठी गूलापितः ॥

पुनर्परं कुलपुत्र भविष्यत्यनागते उद्यनि तित्रयाणां पुरोक्तिचण्डाला स्रमा- 10 त्यचण्डाला भटचण्डाला मूर्जाः पण्डितमानिनो मक्षधना मक्षभोगाः । बद्धवि- धेषु दानमयपुण्यिक्तियाचस्तु(३७ ७)षु संदश्यते ते त्यागगरमत्ता मानमद्देपण सित्रयं विभेद्यति । स्रमणान् वित्रयेः । ते तित्रपातिस्रित्य स्रमणान् दण्डापयिति (३) सर्व (१) देने मुपत्ति । तेनोपद्रवेणा ते भित्रवः पौद्रिलिकं वा सांधिकं वा चातु- विद्यापिकं वा स्तौपिकं वा स्रमणिरपक्तिय तेषां प्राव्हतं प्रदाप्यते । ते पुनश्च- 15 ण्डालाः तित्रयस्योपनामियप्यति । ते उभैयतोऽपि मूलापित्तमापच्यते । ये तित्रयचण्डा- लाः स्रमणीः सार्द्ध प्रदुष्यति तयाद्रयं च ते धर्म प्रज्ञपविष्यति । स्रधर्म वा धर्मनपक्तय । सू- त्रविनयणिता स्रमपेत्रय कालोपदेशनक्षप्रदेणानपक्तय । मक्षक्रणानित्रीप्रज्ञापार्गित भित्नोणां विकेटना याश्चापरेषु सूत्रेषु शिता उपदिष्टास्ता स्रपक्तिय । तथाद्रयां धर्म- पुत्तिं भित्नुणां विकेटनार्थपूर्वकं क्रियाकारं प्रज्ञपपति । यैः क्रियाकारे भित्नुणां विकेटनार्थप्रविकं क्रियाकारं प्रज्ञपपति । यैः क्रियाकारे भित्नुणां विकेटना 20

<sup>1)</sup> parām MS.: for pams of. supra 62, 3.

<sup>2)</sup> See Divy. Ind.

<sup>3)</sup> This form (not in lexx.) recurs in a metrical passage below, 39 b.

<sup>4)</sup> artha MS.

<sup>5)</sup> purohtta-candālādyā, bhedanāt sanghikādi-dravyāpaharanāc ca. marg.

स्योपायकीशत्यं मक्तावाने चर्यामुपर्शवित । यात्रर्वेवित्तिकपूर्ण च प्रतिष्ठापयित ॥ पे॥ यदि तेपा संमुखं र्शनं न द्दाति । यस्तनिशयाति । तेनादिकिर्मिकेण बोधिस- तेन सापराधेन पश्चिमे पाने उत्वापासनात्प्राद्मुखेन स्थित्वा धूपं धूपियत्व्यं । यर्रणो देवपुत्र यापाचितव्यः एवं चवत्तव्यं । यर्रणा यर्रणा नक्ताकृप मक्तागा मक्तिदितस्यं अम्बु- हिपे मां कर्णायाक्त्रद्यस्य ' शीप्रमात्रश्राणं मक्ताक्तिणां मन वचनेन वोधिय । [38 b] कि मन स्वप्रात्तरे तमुपायनुपर्शय येनाक्मुपपिनापत्तं प्रतिदेशयानि । यपि मक्तावाने उ- प्रापप्रत्तां प्रतिलग्द्यामीति ॥ तेन तत्कालं शव्यायां निद्रापितव्यं सक्तिद्रते कृणो इक् अम्बुद्दीये याक्ताशर्गस्य वोधिसत्यस्येक् समागमो भवति स्वद्रयेण च । तस्यादिकिर्मकस्य वोधिसत्यस्य स्वप्रात्तरे पुरतः स्थिता तां गूलापत्ति देशयित मक्त्यानीपायेन । तथाद्रयं च तस्योपायत्वानं संदर्शनित । येनोपायकीश्रत्येन स प्रादिकिर्मिको वोधि- 10 सत्तरत्रेव वे।धिचित्तासंप्रमीपं नाम समाधि प्रतिलगते सुद्द्वच्यत्रस्थित्य भवति मन्त्वान इत्यादि ॥

श्रव वा गोऽत्र सूत्रे उध्येषणानसः पूर्वमुताः ' तेनागं विधिः वार्षः। एवं स्यात्। श्रर्णये उपवने उभ्यवत्राणे वागरं वा तगरं वा कालानुसारि वा धूपितव्यं । प्राज्ञलिना च भूवा समत्ततो दिग्विदितु च पञ्चनपडलकेन विद्वा इने नस्तपदाः प्रवर्तियतव्याः ' त- 15 व्यथा। सुनृश्च ' वार्तिणाक ' चरत् ' विचर ' सञ्चर ' कार्तिणाक ' मुर्र मुर्र वेगधारि नर्मुचने भुन्नयते वार्तिणाक चित्तामणि पूर्य वार्तिणाक सर्वाणां में स्थापय ' श्राज्ञाधारी

<sup>1)</sup> Saha apparently with loc; but possibly a compound; compare Pānini's sahapūrvāhņam.

<sup>2)</sup> tagarum. MS.

<sup>3) [3] [4] (</sup>apparently) Tib.: but the reading has been corrected and is indistinct

<sup>4)</sup> na added in marg.; not. in Tib.

<sup>5)</sup> हुनिह्म प्राप्त

<sup>6)</sup> Cf. Wassiljev, supra cit., p. 59 note 2-

स्पुर्ग १२ १ रितिविग्नेक गु १ दिष्टिविग्नेक गु १ पूर्य कार्राणिक पूर्यक्ष मनाशां। सर्व-या चौशोकगित स्वाहा॥ विधिः पूर्ववत्। सर्वव्याधिडःखसर्वनयसर्वेषकर्णविद्यातप्र-तिघाते सर्वाभीष्टिसिड्वये चकार्यः॥ यदि नित्रपाद्योऽपि वोधिसद्याः कथनेपामापितिनयमो उन्येषा चाधिकां। स्रथ तेन साम्बिर्काः। कथनेपामापितव्यवस्था । कथं वा तद्दीपा-उत्साम्बिर्का ऋषि गृह्यते । नैष दीषः। ये [३९०] पां यत्र बद्धतं संभवः ते तत्राकोदिताः स्व-नामग्रक्णादर्शनाद्वयोत्पादनार्थे । पर्स्यरतस्तु सर्वेः सर्वा आपत्तयः परिकृत्व्याः॥ येन वा प्रकृतिनकृतिव्यत्याद्वतयाद्वार्गाद्वारेष्ट्यभञ्जो भवत्युच्छ्वकृत्रकृत्रमूल्यः सुत्रां तेन साम्ब-रिका इत्यलमनपा चित्रया॥

उपायकीपाल्यसूत्रेशि मूलापति हुता। कि वापि कुलपुत्र वोधिसतः प्रातिनीतः
10 शितापां शितनाणाः कल्पशतसङ्ग्रमिप मूलफलभनः स्यात्। सर्वसतानां च सूत्तङ्गाः
तानि वनत् । श्रावकप्रत्येकवुङ्गूमिप्रतिसंपुत्तिश्च मनसिकारिविक्रेरियं वोधिसतस्य
गुरुका मूलापतिः । तत्वया कुलपुत्र श्रावकपानीयो मूलापतिमायनः सो अभव्यस्तै रेव
स्कन्धः परिनिर्वातुम् । एवमेव कुलपुत्रो अप्रतिदेश्यैतामापत्तिमनिःस्त्र्य तान् श्रावकप्रत्येकवुङ्मनसिकारानभव्यो कुङ्गूमौ परिनिर्वातुमिति ॥

ग्रासां च मूलापत्तीनां सुखप्रकृषाधार्षाार्थमेक्वीयमतानां च संप्रकृकारिका उच्यते ॥
 रत्नत्रयस्वक्रणाद्गपत्याराज्ञिका मता ।
 सद्दर्भस्य प्रतिनेपाद्वितीया मुनिनोदिता ॥
 डाशोलस्यापि वा निन्नोः काषायस्तैन्यताडनात् ।
 चारके वा विनिन्नेपाद्पप्रव्राज्ञनेन च ॥

<sup>1)</sup> The MS. (with which the Tib. agrees) reads here and below (twice) gu clearly. This however is probably a misunderstanding of the old form of the figure 7 (seven repetitions of the charm).

<sup>2) 📆 🛪</sup> Tib. The Sk. is indistinct, it apparently reads sapathanea.

पञ्चानत्तर्पनार्गणान्मिद्यादृष्टिग्रदेण वा। ग्रामादिभेर्नाहापि म्लापत्ति जिनोदिता॥ **णुन्यतापाद्य नावनात्मात्रेषु वातवुद्धिपु ।** व्हतप्रस्थितानां वा संबोधेर्विनियर्तनात्॥ प्रातिनोत्तं परित्याच्य मन्त्रायाने नियोजनात् । 5 शिष्यपानं न रागादिप्रकृषापिति वा प्रकृत्॥ परेपा यक्षाादापि पुनः स्वगुगाकाशनात्। पर्वंतनतो ला(३९ ४)भसत्वार्सोकहेतुना ॥ गर्भार्तात्रिकोण्स्मोति निष्येव कवनात्पुनः। द्वाडापवेदा श्रमणान् द्वादा भर्गात्रपात् ॥ 10 गृह्मीवाद्दीवनानं वा शनघे त्यात्रनात्पुनः। प्रतिसंलीनभोगं च स्वाध्याविषुनिवेदनात्॥ मुला चापत्तवा ख़ीता मञ्जनर्वान्तवः। मार्षस्याकाणगर्भस्य स्वप्ने देशयाः प्रास्थितेः ॥ बोधिचित्तपरित्यागायाचकापाप्रदानतः। 15 तीन्ननात्मर्पलोगाभ्यां क्रोधादा सवताउनात्॥ प्रसाखनाना वलेन सत्वेषु न तितित्तते। न्नेरशात्परानुवृत्त्या वा सद्धर्मागासवर्षानाद्द् । इति ॥

मार्यसितिगर्भमूत्रे अप्युक्त । यो महाब्रहान् गमाहिश्य प्रत्रशितो द्वःशीलपापसमाचा-रो भिनुर्नुभृतः कशम्ब्रकातो म्रष्ट्रमणः स्रमणप्रतित्तः म्रब्रह्मचारी ब्रह्मचार्रिप्रतित्तः । 20 घस्तः पतितः पराजितो विविधेः न्निशिः भ्रष्य च पुनः स द्वःशीलपापसमाचारो शिनु-

1) Sec p. 60, note 1.

<sup>2)</sup> Pali kasambu 'rubbish', with the whole passage compare M. Vyutp. cclaavii. 16, 18-19.

रखाणि सर्वदेवानां पावत्सर्वमनुष्याणां यावत्पुणयिनधीनां दर्शयिता भवति कल्याण-मित्रं। िकं चाणि स चपात्रीभूतः तेन च पुनः शिरस्तुण्डुमण्डेन काषायवस्त्रप्रावरणेर्धा-पवेन दर्शनकृतुनाणि बद्धनां सलानां विविधकुशलमूलोणस्तम्भनकरः सुगतिमार्गदर्शको-भवति। तस्माखो ममोदिश्य प्रव्रज्ञितः शोलवान् डःशीलो वा तस्य नानुज्ञानामि चक्रव-िर्तिराज्ञामणि यन्ममोदिश्यप्रव्रज्ञितस्य सक्धर्मणाणि कापे दण्डप्रकारं वा दातुं चार्के वा प्रतिष्ठुं । श्रङ्गमङ्गं विकर्तनं वा कर्तुं जीविताद्वा व्ययरोपणं कर्तुं [40 2]। िकं पुन-र्धर्मण॥

िसं चापि मृतः सध्यते ४ हिमन् धर्मविनये। स्रव च पुनः स पुत्रलो गोरोचनेत्रास्तू-रिकासदण इति । स्रत्रैवारू । ये ममोद्दिण्य प्रत्नतितान् पानभूतान् पात्रभूतान्वा विर्हेठ-10 पिष्यत्ति ते सर्वेषां ज्यधगतानां वुद्धानामतीय सापराधा भवति । समुच्छित्रकुशलमूला द्यसत्ताना स्रवीचिपरायणा भवत्तीति ।

मंत्रेवारः । सर्ववुद्धरिधिष्ठितोऽयं मोत्तध्या यद्वत र्त्तकाषायवस्त्रमिति । म्रिस्मिनेव चोत्ते । तेन खलु पुनः समयेन बह्धनि म्रावकिष्युत्तश्वतसरुम्नाणि बह्धनि च बोधि सत्तिनुप्तश्वतसरुमाणि भगवतोऽित्तके एवंद्वयं पूर्वकृतं कर्मावर्ण प्रतिरेशयित । वयम15 पिभर्त्तभगवन् बह्धनां पूर्वकाणां तथागतानां प्रवचने पात्रभूतान् पात्रभूतां श्र वृद्धानां भगवतां म्रावक्षयानीयान् पुद्धलाञ्जगटिसतवत्तः पंसितवत्ते रिष्कितवत्तो ऽवर्णायशक्षः वाश्च निश्चारितवत्तः । तेन वयं कर्मावर्णेन त्रिष्ठपायेषु विविधां तीत्रां प्रचएउां दृः खां वेर्नां प्रत्यनुभूतवत्तः ॥ पेपालं ॥ वयं तत्कर्मावर्ण्णेषमितिक् भगवतो ऽित्तके प्रतिरेशिषण्यामः । केचिद्धर्ति । वयं भगवतः भगवतः भगवतः म्रावकान्वचनस्तर्जितवत्तः परिभाषितवत्तः । केचिद्धर्ति । वयं भगवतः म्रावकान्वचनस्तर्जितवत्तः । केचिद्धर्ति । वयं भगवतः म्रावतः म्रावकाणामुपभोगपरिभोगानाच्छित्तवतः । केचिद्धर्ति । वयं भगवतः म्रावतः म्रावकाणामुपभोगपरिभोगानाच्छित्तवतः । केचिद्धर्ति । वयं भगवतः म्रावतः म्रावकाणामुपभोगपरिभोगानाच्छित्तवतः । केचिद्धर्ति । वयं भगवतः म्रावतः म्रावकाणामुपभोगपरिभोगानाच्छित्वतः । केचिद्धर्ति । वयं भगवतः म्रावतः म्रावकाणामुपभोगपरिभोगानाच्छित्वतः । केचिद्धर्ति । वयं भगवतः मृत्तिवतः मृत्तस्थानं सादिताः । केचिद्धर्ति । सस्माभिभगवन् वृद्धानां भगवतां म्रावका म्रावका म्रावतः पात्रभूताः पात्रभूताः सार्विताः पात्रभूताः पात्रभूताः पात्रभूताः सार्वाः मिष्ठाः । केचिद्धर्ति । सस्माभिभगवन् वृद्धानां भगवतां म्रावका म्रावतः म्रावका म्राविवां तीन्ति। सार्वाः मिष्ठिताः मिष्ठिताः मिष्वाः मिष्ठिताः सिरिताः । केविद्धर्ति । सस्माभिभगवन् वृद्धानां भगवतां म्रावका म्रावका म्राविवां तीन्ति स्ववां तीन्ति स्वां स्वां समाभिभगवन् स्वां स्वां भगवता स्वां मिष्ति स्वां स्वा

त्रां प्रचएडां इष्टां वेर्नां प्रत्यनुभूतवतः ॥ वे॰ ॥ तहयमेतर्क् कर्मावर्णाशेवं भगवतो ९त्तिके प्रतिरेशवागः । चापत्यां संवर्मापखेन । प्रतिगह्णातु भगवानस्माक्रमनुवान्पामुपा-राप । उद्वरतु भगवानस्माननत्तपापेभ्य इति विस्तरः ॥

प्रवचात्तरावस्त्रे उप्यन्व उत्तः । चतुर्गित् मकानामन् घर्नैः समन्वागतो गृक्षि 
यताणप्राप्तो भवति । तात्यन्धम् तरमातिक्षकम्य चण्डालम्य तातुँ सुधितो भवत्यभ्या- ६

ख्यानवद्भलम्य पण्डकम्य पण्डकम्य नित्यद्वसम्य । स्त्री च भवति म्या च मूकर्म्य गर्दगअप्रेष्ट्राम्याचित्रम्य भवति तत्र तत्र वातौ ॥ कतम्म्याचित्रस्य प्रवच्याचित्तस्यार्थमार्गचित्तस्यात्तर्गयं

क्रिति । स्रोने प्रयमेन ॥ पुनर्णः गृक्षी धनलौत्येन पुत्रलौत्येन कर्मविपाकमम्य
द्यत् पुत्रस्य वा डक्तिर्वा भार्याया वा ज्ञातिसंघर्षम्यर्थक्याने वर्तमाने प्रवच्या- 10

तर्गि करोति । स्रोने द्वितीयेनेति ॥ स्रन्यद्वयं । सद्यम्प्रतित्वेषः स्रमणत्राव्हाणेषु च प्र
तिषः ॥

दण चाकुशलाः वर्षपयाः ग्रनर्थाः । सद्दर्भस्तृत्युपस्यानाद्विपात्रकृत्वा द्रष्टव्याः । ततः विज्ञिन्मात्रं सूत्रं सूच्यते । प्राणातिपातिवपानात्वद्दान्यद्दाः । यथाक् । तत्वयाग्निशिखाचरा नाम पतिणो व अग्निशिखामध्यमता [41 क] न द्क्यते संकृष्टतराश्च नार्क्षपाणां कपालं 15 भित्वा रुधिरं पित्रति । कपालात्तर्चरा नाम पतिणो वे मस्तत्रं भित्वा ज्वलितमस्तकः लुङ्गान्पिवति । शिद्धामियभुत्रो नाम पतिणो वे जिद्धां विदार्पाभितो अभितः प्रभतपति । सापि जिद्धा भुक्ता पुनर्पि संज्ञापते पन्नर्सक्तोमलतरा । एवमर्थानुद्रपसंज्ञा द्त्तोत्पारका

<sup>1)</sup> Not in Feer's or Nanjio's lists.

<sup>2)</sup> Mhvs I. 101. 111 and Senart ad loc.

<sup>3)</sup> Cf. Dh.-s. § 56.

<sup>4)</sup> On Buddhist hells in general see Feer in J. As. 1892 (VIII. 20) pp. 185 sqq.

<sup>5)</sup> Quoted by B.R. from the M Vyutpatti, for the more usual mastulunga brains'.

नाम कंएठनाड्यपकार्षका नाम। क्योमकाशिनः। ग्रामाशयादाः। स्रीकृतंवर्तका। म्रल्लीव-वरखादिनः। पृष्ठवंशचरा नाम । मर्मगुन्तका नाम पत्तिणो ये सर्वाणि मर्मविवराणि भि-त्वा मर्माणि कृतिपिता विवराणि प्रविश्य मङ्जामएउं पिवति ऋन्द्मानानां। सूचीिक्-हा नाम पत्तिणो ये सूचीसदृशतुण्डा रक्तं पिवति । एवमस्थिविवराधिनः षट्ट्रार्भातिणः । ठ नखनिकृतका मेरोराः स्नापुविशेषकाः । केशोगडुका नाम पितृषो ये केशमूलान्युत्पारय-त्ति ॥ स एवमवोचीप्रदेशस्त्रीणि योजनशतसङ्खाणि पत्तिभैर्वपत्तो नाम तत्र तैर्न्यैनीर-केयैः सक्तानेकानि वर्षशतसक्ष्राणि भक्ष्यते संभवति च । स कर्वाञ्चर्षि तस्मान्म्कः सर्व-स्मादुष्खनालपरिवृतः । श्रभप्रपातो नाम दितीयः प्रदेशस्तत्र गंटकृति । त्राणान्वेषी शर्णा-न्वेषी परित्राणान्वेषी समस्त एकाद्शिभरचिंहकान्धेरावृतो निःसक्षणः कर्मपाशबन्धन-10 बद्धः समत्ततः शत्रुभिरावृतः कात्तार्मनुप्रयतः सर्वस्मात्ररुकपुञ्जाद्धिकतरं व्यप्तनमभिप्र-पनस्तं श्वभ्रप्रपातं नाम प्रदेशमनुषावति । पतिते उतीव पादः प्रविलोपते । उत्तिप्तः पु[41 b]नर्षि संभवति । मुकुमारतरः श्रृहणातरः खराभिस्तोत्राभिर्वेदनाभिर्भिभूतः। त-स्यैवं भवविक्वववद्नस्य कर्चर्णासवीङ्गप्रत्यङ्गप्रविलीयमानस्य स प्रदेशः श्वथप्रपातो नाम प्राडर्भवति । स तस्मिन्देशे निपतित पतितः श्रमे प्रपतित त्रीणि योजनसङ्ख्राणि । 15 पुनर्पि कर्मकृतेन वायुनोत्तिप्यते । स प्रपतमानः कंकवापसंगृधोस्कैर्भत्यते । यावत-स्यैवमुत्तिप्यमानस्य च प्रपतत्रशानेकानि वर्षशतसक्त्रमणि गच्क्ति । कविचिद्णि त-स्मान्मुक्तः परिधामितश्रकाङ्कं विवरं नाम प्रदेशमनुषावति । तरिमंश प्रदेशे सरुस्रारा-णि चक्राणि प्राडर्भवत्ति वञ्जनाभीनि तीत्त्वाब्रासानि शीष्रश्रमाणि तस्य सक्रामनादेव ता-

<sup>1)</sup> MS. pliha vamvartto; [sam]vao a sec. manu.

<sup>2)</sup> The MS. appears rather to read krittay. The form in the text is quoted by Whitney from Latyayana.

<sup>3)</sup> Six skins according to Caraka and others, apud Jolly, Trans. Int. Congr. Or. Lond. (1892) vol. I. p. 457.

<sup>4) °</sup>kāni ca MS.

б

नि चक्राणि गरीरं प्राप्य थमित ॥ वे ॥ प्रत्येकं तर्वाङ्गानि प्रमन्नतो दक्ति पादतले चास्ये गङ्काभिभिनोते । एवं मक्कोध्यपर्वते । माक्कोध्येः प्राणिकातिभिः मात्तर्विकःपरमाणुशः प्रमह्यते । भुक्तो भुक्तः पुनर्षि संज्ञायते मुकुनार्तरः । मुकुनार्तया भूषोऽप्याधिकतरां वे-दनामनुभवति । भुक्तभुक्तस्य प्रभृततर्मेत्रास्य वन्नांसं प्राद्वर्भवति । तस्य प्राणातिपातकृ-तोपचितस्य तत्पालं भवति ॥

स्र्ताद्विषाक्षमास् । स एय डब्ल्तकार्मास्वार्गे स्रालातचक्रानिर्माणगन्धर्वनगर्गृगत्विषावासर्गं मक्र्वंत्रातं पश्यति एत्ववस्त्रधनधान्यविसर्गतं । तस्यैवं लोगागिभूतस्य कार्मणा मोक्तिर्म्यवं भवति । मनेर्माति । स एवं मोक्तिः पापकार्गे प्रव्विताङ्गाएक्षपूर्वज्ञियता तद्भविणमनुधावति । स कार्मकृतिर्यमपुरूपेर्गृक्षते [12 n] णस्वत्रालमध्यगतः सर्वाङ्गप्रत्यद्भगः पात्रते विशस्यते र्क्तते अस्थ्यवशेषः क्रिपते । न चान्यानादिकाल- 10
प्रवृत्तः स लोगस्तामप्यवस्यां गतस्य परिक्तियत इति ॥

वामिगध्याचार्गिधकृत्यातः । एप म पायकर्ता तस्माद्धत्वासङ्घरान्मुकः वायमप्य-द्वार्स्मपूर्लङ्गियता कर्मणा श्रामितः प्रदेशनन्यं प्रपच्यते । वितयदर्शनं नाम तत्र वर्मगृ-तां स्विषं पश्यति या तेन पूर्व नष्टस्नृतिना दृष्टा । दृष्ट्वा चानादियालाभ्यस्तो रागाधिर्-त्पच्यते । म तेन धार्वात येन ता स्वियः । ताश्चायोगय्यो नार्यः कर्मगृताः । ताभिर्सौ गृ- 15 स्वते । गृन्हीता चौष्ठात्प्रभृति तथा भुच्यते यथास्य सर्पपपालमात्रप्रमाणमपि नार्वाशिष्टं । तस्मिज् शर्रारे भवति । पुनर्षि संभवति । पुनर्षि भुच्यते । स बादुवां खर्ग चेद्नामनुभवं-स्तस्माद्वागाधेर्न निवर्तते । येन ता स्त्रियस्तेन भूयः सः संधावति । न चास्य तत्पीडा त-

<sup>1)</sup> The marg. adds as a note here: punar jaya[n]te punar bhramanti.

<sup>2)</sup> Compare Divy av. 301 21 sqq.

<sup>3)</sup> In the sense of fire hitherto in lexx. only.

<sup>4)</sup> So MS.

<sup>5)</sup> Feer l. c p. 202. Pañca-gati (in J.P.T.S. 1884) p. 155, v. 31.

घा वाचते पद्या रागायिः। म्रयं ता स्त्रिपौ भूयो व्यवनयायोगयप्रव्यक्तितमात्रास्तं मनुष्यमाराप व्यालामालाकुलमर्वशरीरास्तं नार्के पं मिक्तामुष्टिवदिन्दत्ति । पुनर्षि संभवतीति पर्वव्यत् ॥ पे ॥

ह्मियो मूलमपायस्य धननाशस्य सर्ववा । ह्मिविधेया नरा ये तु कुतस्तेयां भवेतमुखम् ॥ पे ॥ यावत् । स्त्री विनाशो विनाशामामिक् लोके परत्र च । तस्मात्स्त्रियो विवर्धाः स्पूर्वरोच्ह्रेत्मुखमात्मन इति ॥

मृपाबार्मिधकत्याक् । स तैर्यनपुरुपैर्क्तते गृक्ति च तन्मुखं विरार्गित तस्मान्नि क्वानपक्षपंपति । सा च निक्ता कर्मवजात्पचयोज्ञनजतप्रमाणा भवति । तस्य मृपावार्10 स्याबालेन्। १० । तस्याच्य सक्निर्गमनकालो ते पमपुरुपाशूमावानाक्ष्यत्ति प्रदोप्तायोगव्यां।
कर्मकृतिच क्लसक्त्रं प्राडर्भवति प्रदोप्तायसंपुत्तं वलविद्वर्भलावर्देस्तर्स्यात्तर्गतं निक्वायां
वक्ति । तत्र पृपरुधिर्कृमिष्राविषयो नग्यः प्रवक्ति ॥ पे ॥ सा च निक्का तथा सुनुमारा पया देवानामित् ॥ यावत्स वेर्नातस्तनि । क्वन्ति । विक्रोगित न चास्य तदुःखं कधिर्पनयतीति विस्तरः। तस्यैवं प्राचिडी । म्बेर्नामनुगवतो अनेनानि वर्षशतसक्त्राणि सा

15 च निक्का कृष्यते । सा वार्याचत्तस्य नार्यस्य मुखे प्रविद्यति । स भयविद्धलवर्नो येन वा
तेन वा निःपलायते अङ्गर्वपूर्ण दन्त्वमानो निम्नान् । तस्यैवं द्वःखार्त्तस्याण्यास्यापरा-

<sup>1)</sup> So MS. ? correct to okiyam.

<sup>2)</sup> Ramādi-strīdoshā tācyāh marg.

<sup>3)</sup> onehayo. MS.

<sup>4)</sup> akshih MS.

<sup>5)</sup> tan is a rare Vedic root, elsewhere of the 4th (-ya) conj.; cf. however stanati.

<sup>6)</sup> The partially lost word is represented by the Tib. 57 1 (50.a,3). Cf. p. 69.1.

<sup>.7) °</sup>shūsu MS.

वणस्य पुनर्षि वनपुरुषाः प्राडर्भवत्ति गुहरासियाणयः । ते तं पुरुषं गस्तकातप्रभृति वा-वत्पादी चूर्णयत्तीत्यादि ॥

पैणुन्यविपासस्तु ययेत्र गृपावादस्य त्रीणि योजनशतानि जिन्होति विजेपस्तु । तां व-गपुरुष। निस्त्रिंणानादाय प्रदीप्तधारान् जिन्हां निक्सित । जम्बुक्रीक्यान्यस्मिन् प्रदेशे भ-स्यते । पर्मनायुका वेदनां प्रतिवेदयते स प्रान्दिति विक्रोणत्यव्यक्तातारं जिन्हाविर्वहत । इत्यादि ॥

पार्त्यविपातमास्। ते तां विद्तागास्यं विदार्य मृह्णति। मृर्श्वा निर्णितधरिः णस्ति-प्रिकृत्वा तस्य भूग एव खाद्नीपर्थिन गुले प्रतिपत्ति। सच विधनसार्दितः नुत्नागबद्नः स्वरुधिरलालापरिस्नुतां तागव स्वविद्यां भन्नपति। सा च विद्या क्लिश पुनर्रिय संवापते वार्गवणात् । यय स भूमी वेदनार्तः परि(४३०)वर्तते विचेष्टते ऋन्दते। तस्यंत्रं वेदना- 10 र्त्तस्य परिवृत्तनपनतार्यस्य दुष्यार्तस्य दीनस्यानकायस्यकाणिनः स्ववृतनुपभुज्ञा-नस्य पमपुरुषा चनुषासनीमायां भाषत्ते॥

विद्याधनोर्ध्विन्र्मृतस्तीहणी वाग्विशवस्त्रमा । पारुष्यमिति यद्दष्टं तस्येतत्पलगागतम् ॥ इति विस्तरः॥

संभिन्नप्रलापिविषाक्रमाक् ॥ तस्य तत्प्रन्त्रस्ति ताप्रहवलोक्ति जिन्हां दक्ति । जिन्हां १६ दग्धा कएठं दक्ति । वर्षाठं दग्धा क्ह्रतं दक्ति । द्र्यां दक्ति । तान्यपि दग्धा पक्षाण्यं दक्ति । पक्षाण्यमपि दग्धायोभागेन निर्मक्क्ति ॥ यमपुरूषा गाथा-माङ्कः ।

<sup>1)</sup> Cf Feer, J. c. p. 205.

<sup>2)</sup> niçitairddhā° MS.

<sup>3)</sup> Tib. ಹੋਗ੍ਰਹਾਹ (51.b a) Pali samphappalāpa cf. Dh.-samgr § 56 and R. Morris in Academy 25 Feb. 1888.

पूर्वोत्तरावहपदं निर्धकमसंगतम्। भ्रवहं पञ्चया प्रोत्तं तस्यैतत्पलगागतं॥ यानसत्यवती नित्यं न चाध्ययनतत्परा। न सा जिन्हा व्यैर्द्षण केवलं मांसखिएउका। इति विस्तरः॥

मिन्द्रियां विषयां विषयां विषयां । मिन्द्रं स्वाद्रितः । मिन्द्रं स्वाद्रितः । स्वादिवाद्रितः । स्वाद्रितः । स्वादिवाद्रितः । स्वाद्रितः । स्वादिवाद्रितः । स्वाद्रितः । स्वादिवाद्रितः । स्वादिवाद्रितः । स्वादिवाद्रितः । स्वाद्रितः ।

व्यापाद्रफलंमार्ल् । कार्मयाः सिंक्व्यात्रसर्पाः क्रोघाभिभूताः पुरतस्तिष्ठते । एतेभ्यो । भयभीतो येन वा तेन वा निःपलापते । स कयं शक्रोति पलापितुमश्रभस्य कर्मणः। स कर्मित्रस्ति । मृक्तिवा च पूर्व तावन्मस्तकादुः यते यावत्पार्धतः संपै विषद्षुः संदश्य संदश्य भक्ति । व्याव्यरिपि पृष्ठतो भक्ति । पाद्यविप विक्रिना दाक्षिते। स पमपुरुषिर्द्रराद्युभिविः ध्यत इति विस्तरः ॥

<sup>1)</sup> Hitherto in lexx. only: but abhidhyālu 'covetous' occurs in Divy. 302. 24 (supra cit.), for which see the form below, abhidhyākhya.

<sup>2)</sup> çarshapa<sup>o</sup> MS

<sup>3)</sup> Three aksharas lost. From the Tib. THE (52.a.2) supply sampad or the like.

<sup>4)</sup> Obliterated in MS., but supplied from Tib. (52.a.4) স্ন্মেই মৈষ্ম্ৰ্

मिध्यादृष्टिपालं पनुरपिर्मितं । पाठस्तु संतिप्यते । शस्त्रवर्यतोगर्वश्रवर्पाणिनपापाणावर्षे क्न्यते ' एकाद्शिगरिर्ज्ञस्वन्धेः नुित्पपासाधिना च सुविनर्गतेन निर्त्तरं 
द्रस्तत इति ॥ साममूलाश सर्वानर्था इति तेभ्य एवो द्विजितव्यं । यथात्रैवाक् । यस्त्यिध्रगुएडो नाम नर्कः । तत्र वातरेणा वार्मणा सवा उपप्यते । येनाश्रमणीन श्रमणाप्रतिज्ञेन 
मातृप्रामस्य नृत्तगीतस्यागर्णानां वा शब्दं श्रुव्वायोगिनेन मनस्त्रारेणाविसबुद्विना । 
तव्हुवा क्सितलिङ्गतकोिङ्गतान्यशुचि मुक्तं ॥ ये ॥ तत्र ते नार्का श्रयोवर्षेण सवीज्ञप्रत्यज्ञश्रूणर्यते श्रद्धार्यण च पच्यते द्रस्तत इत्याद्। एवं पीराणानामास्याद्नस्मरणात्पद्धमो नाम नर्कः पद्यते स्वप्रात्तभृतस्मरणाच्च । तत्र ते नार्काः गुम्भिपु पच्यते । ते
होणाद्ययोगिर्मृपर्वर्क्नस्यत इति विस्तरः ॥

एवमप्सरसः प्रार्वनया ब्रह्मचर्यपरिणामनात्मदापद्वमी नीम नर्व उक्तः। तत्र तार्न- 10 दीतरिङ्गणी नाम प्रवद्धि। तस्यां नया पान्यस्वीनि ते पापाणाः। पव्हे[11 त]वालं ते केशाः। पः पङ्कस्तन्मासं। पा ग्रापः तत्कियतं ताष्रं। पे मत्त्यास्ते नार्वा इत्यादि॥ एवं पुरुपस्य पुरुपेण सदः मेथुनविप्रतिपत्तेः ग्रप्रमेषा ग्रवार्णा विशेषाः पद्धते। एवं शि- शुभिः सदः विप्रतिपत्तेः तार्वानुत्वमानात्दार्वान्पश्यति। ते तं विलयति। स तां नदी- मवगास्ते। तेषु वालवेषु तीष्रस्तेस्प्रतिबन्धशोबाद्धब्खेगात्। एवं गोवउवाति काः । १६ दिपु प्रकृतिसाववाः कामिमध्याचारः खर्तर्विपातः पद्यते। तासामेव गोवउवादीनां तप्तापोमपीनां ग्रवुश्वलिर्मितानां पोनिमार्गेण स तिर्यक्तामसेवी प्रविशति। स तासा-

<sup>1)</sup> Culram marg.

<sup>2)</sup> A quasi-Pali form; cf. Suttanipāta p. 124.s. Other authorities (Feer, J. As. 8. XX. p. 216) make Paduma a cold hell.

<sup>3)</sup> So MS. Correct kumbheshu or °īshu? The Brahmans have a Kumbhipāka-hell

<sup>4)</sup> Cf. Dh.-s. § 122.

<sup>5)</sup> Name of a sagara in Dh -s. § 126.

मुररे प्रदीप्ताङ्गारनिकारपरिपूर्णे स्विग्वते पच्यते बङ्किन वर्पशतसक्त्राणीति विस्तरेण इष्टव्यम् ॥

एवनन्यनाशितास्विप भिनुपीषु विप्रतिपन्नानां मक्तन्रसपातनाः पद्यते । एवं स्वस्त्रीघट्ययोनिमार्गेणा गटक्तः । एवं प्रसन्धानीतास्विप परस्त्रीषु सन्धासु च सन्यासु । ह एवनुपवासस्यासु एवं गुद्धणां पत्नीषु ज्ञातिशब्दमानितासु च विप्रतिपत्तेः तीन्नाश्चापिर्मा-णाश्च मक्तनर्कपातनाः पद्यत्ते ॥

ससमैयुनसंपुक्तसूत्रे अध्याक् । इक् ब्राव्हाण एकत्यो ब्रह्मचारिणामात्मानं प्रतिज्ञाणीते । स नेक्व मात्यामेण सार्ह हयं समापयते अपि तु मात्यामं चतुपा द्वपं निध्यायन् पष्याति । स तद् स्वाद्यति अध्यवस्यति अध्यवसाप तिष्ठति । अयमुच्यते ब्राव्हाण ब्रह्मचारी विसंपुक्तो मैथुनेन धर्मेण न विसंपुक्तः । अपरिशृहं ब्रह्मचर्ष चर्ति ॥ एवं मातृयामेण सार्ह संक्रीडतः संविक्तिकिलायमानस्य (४४ ७) आस्वाद्यतः अपरिशृहं ब्रह्मचर्यमुक्तम् । एवं मातृयामपस्यानमास्वाद्यतः। एवं तिरःकुद्यगतस्य तिरोद्घष्यगतस्य वा मातृयामस्य नृत्तगीतादिशब्दमास्वाद्यतो मैथुनसंयोगिमत्युक्तम् । एवं पश्चकामगुणसमिपितं परमवलोक्तास्याद्यतः ॥ एवं देवादिस्थानेषु ब्रव्ह्वचर्यपरिणामनात्संपुक्तो मैथुनेन धर्मेण न विसं-

## <sup>15</sup> युत्ता इति ॥

यतश्चिते नामा एवं स्मर्णाप्रार्थनाविषयमिष गता एवमनर्थनरास्तेनैव नामापवादन-सूत्रे अभिक्तिम् । निवार्य भिन्नो चित्तं नामेभ्यः । सभपश्चिष मार्गः सप्रतिभयः सनापटनः सगक्तः उन्मार्गः कुमार्गो वेदनापयः । स्रसत्पुरुषसंसेवितः । नैष मार्गः सत्पुरुषसंसे-चितः । न वमेवं चित्तपितः । कस्मात् स्रत्पास्वादाः नामा उत्ता भगवता । वङ्कडण्खवहूप-

<sup>1)</sup> Not in Nanjio or K. F.

<sup>2)</sup> For the form cf. Vyutp. ap. B.R.: for the meaning the tale of Pyramus.

<sup>3)</sup> For dushya (here = بيك ) cf. Divy. p. 614, note 14.

<sup>4)</sup> Not in Nanjio or KF.

हवा बह्रपायासा । म्रारीनवोऽत्र भूयान् । रोगो भितवः कामा ग्रायः शल्यमध्यमध्यम्खमामिषवित मृत्युरिनित्याः कामास्तुद्काः मृषामोषधिर्मिणः स्वप्नोपमाः कामाः । किमप्येतेबालोछापनाः ॥ पे ॥ पथा मृगाणां बन्धनाप कूटं दिवानां बन्धनाप वालं । मत्स्यानां
बन्धनाप कुप्पिने मर्कटानां बन्धनाप लेपः पतङ्गानां बन्धनापायिस्कन्धः । एवं कामाः ॥
पे ॥ कामपर्पेषणां चरतो रीर्घरात्रं सिंकानां मुखे परिवर्तितस्यात्तो न प्रचापते। पाव- ६
द्रीधातकानां गवासनानां मुखे परिवर्तितस्यात्तो न प्रचापते । पावन्मपञ्चकानां सतां सर्पाणां मुखे परिवर्तितस्यात्तो न प्रचापते । रीर्घरात्रं कामान् प्रतिसेवमानानां चीरा इति कृत्वा
गृकीतानां शिरिष्किवानामत्तो न प्रचापते । पा(४६ श्रेरदारिकाः पारिपन्धिका ग्रामधातका
बनपद्धातका पावहन्धिमोचका इति कृता गृकीतानां शिरिष्किवानामत्तो न प्रचापते ।
इंष्णं तोत्रं खरं करुकमनुभूतं कृधिरं प्रस्यन्दितं प्रघरितं पञ्चतुर्षु मक्तामपुद्देषूद्कात्प्रभूत- ।
तरं ॥ पे ॥ काषी कृत्यं बद्धादीनवः । म्रस्थिसंधातः स्नापुसंबद्धो मोसेनानुिताः चर्मणा पर्यवनदः कृत्या प्रतिच्कृतः कि्द्रविच्क्दिः कृमिसंधनिषेवितः सत्नानामनर्थकः लेखाकर्मणां वस्तु ॥ म्रस्मिन्कापे विविधा म्राजाधा उत्पद्यते । तत्वथा चतूरोगः स्रोत्ररोगो
यावर्द्शीसि पिरको भगन्दरः ॥ पे ॥ काषिकाः सत्तापाः काणिकं इष्णं । कापस्य वीर्णता भग्रता कुल्वता । खालित्यं पालित्यं वित्रप्रमुरता । इन्द्रियाणां परिपाकः परिमेरः ।

<sup>1)</sup> The form is new: the meaning 'net' assigned to the by-form kupınī in Çabdak. is confirmed by the context, and by the Tib.  $\overline{\zeta}$ 

<sup>2)</sup> Tib.  $\frac{7}{5}$  'snare'. Of the form in the text (which may also be read neyah) I find no trace in lexx.'

<sup>3)</sup> Tib. (53 b.e) ΔΗ ΑΤΤΙΑΘΉ ΤΟ ΈΝΑ 'smoke of fire. for moths', but patanga (as B.R. show) specially connotes the meaning of a moth that burns itself (πυραύστης) so that some sort of naked flame must be meant: cf. Divy. 444.5 (inf.) and note at p. 709.

<sup>4)</sup> Not in lexx: but cf. Palı vicchiddaka.

संस्काराणां पुराणीभावो वर्वरीभावः। याववार्क्स्येवमुद्धरतं प्रचरते बुगुप्सनीयं काणं प्रतिषेवितुं॥ ये॥ का तव भित्तो कामाणात्तिः। कश्च वां प्रलोभयति। कथं च वं प्राक्तितो मूर्कितो अध्यवसितो अध्यवसानमायवः। यदाक् परिनिर्वृतो भवामि । सद्धर्मश्चात्तः क्तितो भवति । वं च कामान्प्रतिसेव्य विनिपातगतो भविष्यसि। कहा बरामरणादात्मानं परिमोचिष्यसि॥ ग्रलं भित्तो निवार्य चित्तं कामेभ्यः। ग्रकालः कामपर्यप्रणायाः । कालोअयं धर्मपर्येपणायाः इति ॥

उयद्त्तपरिष्ट्यामिट्याक् । तेन कार्नामच्याचारात्प्रतिविर्तेन भवितव्यं स्वर्ग्स-तुष्टेन पर्दारानभिलाविणार्क्तनेत्रप्रेतिणा निर्विणमनता । एकालद्वप्काः कामा । इत्यभोद्गां गनसिवार्प्रपुत्तीन । पराप्यस्य स्वर्गरेषु काश्विभावितकं उत्प्रवेत । त-10 द्राप तेन स्वर्गरेष्ठणुभानुर्दार्भना उत्तस्तगनता । क्लेशवणतपा कामाः प्रतिसेवितव्याः । न वष्यवमानविनिवदेन नित्यमनित्यानात्माणुचिसंदिना । एवं चानेन स्मृतिरूपस्था-प्या । तथाक् कारिष्यामि यथा संकर्त्तपरिष कामान परिभोद्ध्ये । कः पुनर्वारो द्वीन्द्रियसमा-पत्या वानङ्गविवृत्त्या वेति ॥

पुनर्त्रैवाक् । वोधिसत्नेन स्वभार्याया असिके तिम्नः संज्ञा उत्पाद्यितव्याः । कतमा
15 स्तिम्नः । रितिन्नोडासक्वाियकेषा नैपा पर्त्तोकसक्वािषका । अन्नपानसक्विषक्षिपा नैपा क
र्मावपाकानुभवनसक्वािषका । सुखसक्विषक्षेषा नैपा डण्डसक्वाियका ॥ यावद्परा
स्तिम्नः । शीलात्तरायसंज्ञा ध्यानात्तरायसंज्ञा प्रज्ञात्तरायसंज्ञा ॥ अपरास्तिमः । चोर्संज्ञा व्यवसंज्ञा नर्मपालसंज्ञा इति ॥

चन्द्रोत्तरादारिकापरिष्टकायाम्युक्तं । म्रय चन्द्रोत्तरादारिका समनेतरं प्रधावतं तं

<sup>1)</sup> Cf. f. 24a, supra and Ugraparipro at 8a.

<sup>2)</sup> A Candrottarādārikā-vyākaraņa is given in Nanjio, 441 (tr. A.D. 591) K.F. p. 258.

<sup>3)</sup> otarao MS.

मक्ति जनकायं रष्ट्वा तस्यां वेसायां विकायसासर्विते तालमात्रमभ्युद्गम्य स्थिता च तं मक्ति जनकायं मावाभिर्ध्यभायत ॥

ा कार्यं गमेनद्यमिनं मनोज्ञं सुवर्णवर्षा व्यलनप्रवाणम् । न रक्तचित्तस्य कि नानुषस्य प्रशायते जोगनकं जरीर्न् ॥ ये वामकर्पूपनसंप्रदोप्तान् त्यकत्ति कानान्विपपेघगृदाः। 5 पिंडिन्द्रियेः संबर्सवृताल ये ब्रव्सवर्धे च चर्ति शृहन्॥ इष्ट्रा च हारान् दि परस्य ये वे कुर्वति नाताशिंगनीति संज्ञां। प्राप्तादिकास्ते कि सुदर्शनीया भवत्ति नित्यं पानं ननोज्ञाः॥ स्प्रहानिमा बेत्व पुरीं समन्नाद् यो रोमकूपान्यम चातिमन्धः। न रागचित्तेन गवार्जितोऽयम्। १६ अपलं तु दानस्य दमस्य चेदम् ॥ 10 न में समुत्पर्यात रागचित मा बीतरागास बनीघ रागं। सानी मनायं पुरतो नुनीन्द्रः मत्यं वया वेद्मि न जातु मिच्या ॥ यूपँ च पूर्व पितरी गमास<sup>ा</sup> घरुं च गुप्नावानगुलानित्री। धाता स्वता चापि पिता वभूत्र को रागचित्तं जनपेकानन्यां ॥ प्रचातिताः प्राम् च ममाय सर्वे । घर्क विशास्ता च प्रा भवदः। 15 सर्वे भ्रमित्रा वघकाः परस्य । कार्यं तु वा जायति रागचित्तन् ॥ न द्रपवसी कि भवसि रागात् । न रक्तविताः सुगति व्रवसि । न निर्वृति याति च रृक्तचित्ता रागो दिः तस्मात्परिवर्जनीयः॥

<sup>1)</sup> Metre: Ākhyānakī

<sup>2)</sup> MS. apparently vethe

<sup>3)</sup> There is a fracture in the MS.; but apparently the reading is the form in the text In the previous line the MS. reads visastā.

<sup>4)</sup> orasparam or oyaram MS

कामस्य केतोर्निर्यं पति । प्रेतास्तिरशोधी भवति रागात । कुम्भाएउपना स्रसुराः पिशाचा भवति ये रागपरीतचिताः॥ काणाध खन्नाम् वितिन्त्वनाम् । वित्रपकारीय भवति रागात । भवत्ति नानाविधदोषभाजाध्य ति वे कामचरी जघन्याम ॥ यचक्रवर्तित्मवाप्रवत्ति । भवत्ति शकास्त्रिद्शेष्ठराष्ठ्र। 5 त्रह्माणा ईशावशवित्तिनश्च तद्दह्मचर्पे विपुलं चरिता ॥ जात्यन्धभावा विधरा विसंता । मृजूकर्रोष्ट्राः खरवानर्शम । क्त्त्यसमोञ्यात्रपतङ्गमनाः भवति नित्यं खल् कामलोलाः । नितीश्चराश्चेव भवत्यस्याः सुग्नेष्ठिनो वै गरूपत्यमात्याः। मुखसीमनस्येन च पासि वृद्धि वे ब्रह्मचर्यं विप्लं चर्ति॥ 10 कर्भाद्यतापानय धूनगारान् वन्धांस्तवा ताउनतर्ज्ञनांश । केर शिरः वर्णकराविनासाः। पाइस्य चार्च्छति कि कामदासा। इति ॥ ॥ ॐर्यनवतसराजपरिपृच्कायां च विवर्णिताः कानाः ॥ ॥ (१) दृष्टा त्रणं घावति मतिका यद्या । दृष्ट्राश्चिं घावति गईभो पया। 15 म्बानम्य प्रना [46 b] इव मांसकार्षात्। तयैव धावत्यव्याः स्त्रिये रताः ॥

<sup>1)</sup> So the MS. for tiryanco (not metrically possible); should we read the fem. tiraccyo?

<sup>2) °</sup>kshihāḥ (contra metrum) MS.

<sup>3)</sup> Dhūparāgān corrected in a much later hand to dhūmagārān MS. 5'অম্বের্ন' Tib. Perhaps some torture by suffocation is intended. On kabhalli (?) see Addenda.

<sup>4) °</sup>sā, MS.

<sup>5)</sup> Translated into Chinese before A.D. 316; Nanjio, 38. K.F. 217.

<sup>6)</sup> Metre: Upajāti. Vanam MS.

<sup>7)</sup> omakshikera MS.

घविद्यापिधिता चालान्तमःस्त्रन्धने ग्रीनृताः। स्त्रीय् सक्तास्तवा मूढा ग्रगेध्य इव वायसाः॥ गारस्य गोचरो कोप प्रस्थिता येन दुर्गतिः। चास्वादसंज्ञिनो गृहा नीटस्वाने यवा क्रिगेनः ॥ गीरनामी पद्या चित्रो पत्र पत्रिव द्र्यते। 5 पूर्णो गूत्रपुरीपेण दतिर्वा वातपूरिता ॥ ोमङ्गणयत्रपालालाः मेऽमणि जिल्लामग्तकाः। दीर्गन्थ्यं स्रवते नावाद्वालानां तक्वया मध् ॥ चस्यिपूर्ण गुखदारे गांसचनादि गिष्टितं । मण्डभूतो द्वापं कायः कुतिसती न्ह्यानमन्धियाः॥ 10 नानाप्राणिगिः संपूर्णी गुलगतरा यवा भवेत्। एवमेव कार्य कार्यो विष्ठाकष्ठाचिभातनम् ॥ यत्याचीकुलं सुद्दं संग्यृत्पुणुपायुलं । ब्रुको विले। क्तं पितं मस्तलुङास्त्रिमजनाम् ॥ थे भेजोति जिनिक्सार्वसाणि पानि तिष्ठति मत्तरे। 15 म्रय वाला न पश्यति मोक्जालेन ग्राव्ताः॥

<sup>1)</sup> otamasko MS

<sup>2)</sup> shmäm MS

<sup>3)</sup>  $b\bar{u}l\bar{u}$  is given in lexx as the name of the jasmine and several other flowers.

<sup>4)</sup> Thus I have emended the MS reading: antering antergunam hyo. The Tib (56 a r) has simply,  $\frac{1}{5}$   $\frac{1}{5}$   $\frac{1}{5}$   $\frac{1}{5}$   $\frac{1}{5}$  The belly is full of the twisted gut. In the next line, right MS Vilahita for lahita ([37]).

<sup>5)</sup> This word sports the metre, but I preserve it as the Tib has 马勇了富 as lakha».

नवत्रणामुखैः प्रस्रवत्यशुचिं पूतिगन्धिकम्। वाला निमित्तं गृह्णित वचने दर्शनेऽपि च॥ उत्ताः पश्चान बानित यो देशः सर्वकुत्सितः। उच्चारगोचरा वालाः बेटिसङ्घाणभोतिनः॥ जुगुप्सनीये रुव्यसे त्रणां दृष्ट्रेय मितवाः। б नानास्वाधरते स्वेदी गन्धी वापति कुत्सितः॥ वार्वित इप्कृतं वर्ग पेन गच्छति इर्गतिन्। कोनान्वामान्निपेवको कीनान्धर्मान्निपेव्य च॥ गता मवीचि उष्प्रज्ञाः उष्टां विन्द्ति वेदनां । उचार् इव दुर्गन्धाः स्त्रियो वृद्धैः प्रकीर्तिताः॥ 10 तस्गाद्वीनस्य क्षीनाभिः स्त्रोभिर्भवति सङ्गतिः। उचार्भस्मां यो गृज्ञाबालावासं निगच्छिति॥ गाद्यां कुतृते वार्म ताद्यां लभते पालम् ॥ तवात्री[47 a]वारह ।

15 तदेवंद्वपेर्ड ब्खपेर्धियतैर्भोगः स्वजीविकार्यमुणसंकृतेर्न प्रभवति श्रमणवाल्यणेभ्यो दानं दातुं कृपणावनीपक्रयाचकेभ्यो ऽवजीकृताः स्वीभिः स्वीनिर्जिताः स्वीनिगृकीताः स्वीदासाः। तेनैव स्वीप्रेम्णा तस्या एव पोपणाय न जक्कवित्त दानं दातुं जीलं च समादातुं । स तत्र रक्तः समानः स्वीपरिभाषितानि सक्ते तर्जनावलोकनिर्भर्तसंगिपि सक्ते । स मातृग्रामेणा तर्जितः पुरुषः संसोदित विषीदित सुखं चास्या श्रवलोकपति । कामकेतोः व वामनिदानं च वज्ञगता भवति । श्रपं मक्तराज्ञ कामलोलुपस्य पुरुषस्योच्चारसुखपर्मस्या- श्रुची रतस्यासंप्रजन्याचारिणो दोषः ॥ पे ॥-

<sup>1)</sup> A new conjugational form. Tib. at

<sup>2) °</sup>bhatsa° MS.

श्रुवेदशं तु संवेगं न तेयां भवति 'निर्वृतिः । भूषः कुर्विता संसर्ग स्त्रोभिः सार्द्ध प्रगोदिताः ॥ द्रव्यकामानिपेवते भाषते च तुमुप्सिताः॥ धर्ग श्रुतार्धसंगूषाः भापते च सुभाषितं । स्त्रीगतं चास्य तिज्ञतं विडालस्येव मूपिके ॥ 5 मुद्धर्त भवति सर्वेगः मुदाध जिनभापितं। पुनः बुप्यति रागोऽस्य विषक्।लाक्सं यवा ॥ मूकारस्येव उचासो मुह्यत्त्वनुवर्तते। रुष्टा वै ग्रव उचारं गृहतां वनपत्यसी ॥ एवं स्वार्थिनो वालाः प्रकाष विनगासनं । 10 क्तिनान्कामात्रिपेवते येन गच्छति द्वर्गतिन् ॥ रक्ताः प्रमत्ताः वागेषु कृता वर्ग सुवायवान् । शीलवत्तां विसंवाग्य पद्याद्रद्कृति दुर्गतिन् ॥ पत्येद्गं धर्मनवं विदिता। स्त्रीयु प्रसादः पुरुषस्य नो भवेतु । 15 विशोधितः स्वर्गपयोऽस्य नित्यन् । न दुर्लभा तस्य वराप्रवोधिः॥ लब्धा तणं कि स प्रज्ञो धर्म श्रुता च ईर्रशम्। सर्वान्कामान्विवर्ध्येक् प्रव्रद्धां निष्क्रमेद्धः । इति ॥ प्रशासिव[47 h]निश्रापप्रातिकार्वमूत्रेउट्यपरो उनर्घ उक्तः ॥ यः वाश्चिन्मञ्जुष्टीः वुः- 20

<sup>1)</sup> Scan as a dissyllable or correct to bhoti

<sup>2)</sup> A monosyllable, compare the similar contractions above, 82. 1, 83. 1. 6

<sup>3)</sup> See p. 16 2 above

लपत्रो वा कुलडुक्ता वा जाम्बूद्वीपकान्सर्वसत्वाञ्चीविताद्यपरोप्य सर्वस्वं क्रेत्। यो वा उन्यो मञ्जुश्रोः कुलपुत्रो वा कुलडुक्ता बोधिसत्वस्यैककुशलचित्तस्यात्तरायं कुर्याद्वश्रपं त्यां पाद्वश्रप्तिययोगिगतस्याप्येकालोपदानसक्गतस्य कुशलमूलस्यात्तरायं कुर्याद्वश्रपं ततो असंख्येयतरं पापं प्रसवति। तत्कस्य कृतोः। बुद्धोत्पाद्संजनकानां सकुशलमूलानामतरायः स्थितो भवति। यः कश्चित्मञ्जुष्योः पर्कुलोषु बोधिसत्वस्येर्ध्यामात्सर्यं कुर्यात्तस्य तन्तिमन्समये ततोनिदानं त्रीणि भयानि प्रतिकाञ्चितव्यानि। कतमानि त्रीणि। नरकोपपित्तभयं ज्ञात्यन्यभयं प्रत्यत्तज्ञन्मोपपित्तभयं चेति॥

पुनराक्त ॥

यस्तस्य कुर्पात्पुरुषो अप्रियं वा भूतं क्यभूतं च वदेदवर्णे।

पर्षं वदेत्कुद्धमनापि यस्तं त्रोभं च कुर्यात्पुनरस्य योअपि॥

ग्रात्मभावेन मक्ता नर्केषु स द्धमितिः।

उत्पद्यते विपन्नात्मा द्वष्णां से वेत्ति वेदनाम्॥

योजनानां शतं पञ्च जायते अस्य समुद्ध्यः।

कोर्टीपरिवृतः प्रश्चद् भत्यते च प्रना भृशम्॥

पञ्चमूर्द्धसक्ष्माणि भवत्यस्यापवादिनः।

जिन्हानां च शताः पञ्च भवत्यक्तिकमूर्द्धि॥

एक्तेकस्यां च जिन्हायां श्राताः पञ्च ज्वलन्मुखाः।

लाङ्गलानां वकृत्यस्य वाचं भाषित्व पापिकाम्।

<sup>1)</sup> Cf. Dh.-s. § 184 and M. Vyutp. 120: janmo' must accordingly be corrected, probably to jano' or janapado'. Tib মুণ্যমন্

<sup>2) °</sup>so MS.

<sup>3)</sup> cata, mase: pl. ('selten und immer metrisch'-Böhtl.2)-I find no instances quoted with the noun in gen. pl.

प्रतापने चे पच्चले तो खड़क्खानला नुले ।

उत्पीडां बोधिसत्याना ये कुर्जीत प्रसङ्गताः ॥

तिर्यग्वीतिः मनर्या न तेषां भोति डर्लभा ।

वाल्पकोरिमक्ष्राणि जतानि निगुतानि च ॥

ततः च्युता घोर् विषा भोति तर्षाः सुद्दारुणाः ।

नुतिपपा । इ माभिभूता च नुर्वते वर्ण द्दारुणाः ।

लब्धापि भोतनपानं तृष्तिं नैवाधिमच्कृति ।

ततस्युतो मनुष्येषु स्थि ययुपपणते ॥

बात्यन्यो भोति डर्निधा उप्रचेता समंतृतः ।

प्राचीनाराधिका वात्रमुक्ता दुर्भापितं नरः ॥

गनुष्येभ्यम्युतमापि पुनर्भच्कृति दुर्भतिम् ।

वात्यकोरिसक्त्रिष् ज्ञातमुक्तं न पश्चित ॥

10

5

पुनर्त्रिवाकः। गावति गञ्जुश्रीर्वेषितत्वो वोधिमह्मस्यात्तिके प्रतिषचित्तान्युत्पाद्य-त्यवनन्यनाचितानि वाः तावतः वाल्पान् समाकः सम्बद्ध्यो वस्तव्यं गया मक्तर्वेषितिः न मञ्जुश्रीर्वोधितत्वो अन्येन वार्नणा शक्यो विनिषातिषतुनन्यत्र वोधिसत्यापवाद्द्वि । 16 तत्वया मञ्जुश्रीर्वेद्यमाणिरत्वं नान्येन काष्ठिन लोष्टेन वा शक्यं भेतुनन्यत्र वज्ञादः । एवमेव मञ्जुश्रीर्वेषितत्वो अन्येन कार्नणा न शक्यो विनिषातिषतुमन्यत्र वोधिसत्यापवाद्दिः विति ॥ ॥

<sup>1)</sup> Name of a hell, of Feer, J As 1892 p 195

<sup>2)</sup> A syllable is wanting; qu supply a word meaning 'sickness' (Tib. 55)?

<sup>3)</sup> The exact form is not certain owing to a fracture in the MS, but the general sense, tailing in honour to whom honour is due, is clear, cf. the Tib. বেৰাস্থান্স্কুম্নান্স্টুন্ন্ (57 b. 6)

॥ मार्यमहात्रलाधानावतार्गृहासूत्रेऽय्याकः ॥ ॥ यः वाध्यन्मञ्जुषीः कुलपुत्री वा कुलाइ किता वा द्रशम् दिन्नु सर्वलोगधातुषु सर्वसद्यान्धकारेषु वन्धने कुन्नः प्रवेशयेत्। यद्यान्यः कुलपुत्रो वा कुलाइ किता वा वोधिमत्रो कुन्नः पराद्मुखं तिष्ठेत् । नैनं इरात्मानं पश्यामीत्ययं तती उसंष्येयतरं पापं प्रसर्वात ॥ ग्रत्रैवोत्तां। यः किष्टान्मञ्जुष्रीः सर्वज्ञान्वः विषकानां सत्रानां सर्वस्वं क्रिय्वद्यान्यो यादणं तादणं त्रोधिसत्तं गर्केद्वं ततो उसंष्येयतरं पापं प्रसर्वति ॥ ग्रत्रैवोत्तां। यः काध्यन्यञ्जुष्रीः कुलपुत्रो वा कुलाइ किता वा गङ्गानदी-वालिकासमानस्तूणान्विनिपातयेदकेत वा । यद्यान्यः कुलपुत्रो वा कुलाइ किता वा मन्द्राः कि। यानाधिमुक्तस्य वोधिसत्रस्य व्यापाद्विलक्षोधिततमुत्पाय क्षोधित्वरिपायचेद्वं ततो उसंष्येयतरं पापं प्रसर्वति । तत्कस्माहेनोः । वोधिसत्वनिर्याता कि वुहा भग्निवत्ते विद्वानिर्याता स्तूपाः सर्वमुद्धोपधानानि च सर्वद्विनिकायाद्य । वोधिसत्रमसत्कृत्य सर्वचुहा ग्रसत्कृता भवित्त । वोधिमत्रं सत्कृत्य सर्वचुहाः सत्कृता भवित्त । सर्वचुहान्तुत्या पृत्राया पृत्राया पृत्राया पृत्रायत्कामेन वोधिमत्राः पृत्रायतव्याः ॥

एतत्पूताविपात्रश्च प्रजातिविनिश्चपप्रातिकार्पसूत्रे श्रीभिक्तिः॥ यस्त्रेपां बुक्ते स्तां धार्मिकी धर्मश्चादिनां। क्ति सुद्धर्गतीः मेत्रीः शक्रो भवति देवराद्॥ त्रस्तापि गामस्तुपितो वशवर्त्ती पुनः पुनः। मनुद्येपूषपत्रश्च चक्रवर्त्ती स ज्ञायते॥

<sup>1)</sup> Nanjio, 90: KF. 260. M. Vyutp. LXV. 73.

<sup>2)</sup> V. p. 16.2 supra.

<sup>3)</sup> sudurgati seems not to occur, but the Tib. (58.b.3) gives it the same meaning as durgati, viz. 'disaster' with the special sense of 'damnation (tohell)'. Hitvā of course from  $h\bar{a}$ .

<sup>4)</sup> Lalita-vistara 465 ad fin.

म्रेष्ठी गृक्पतिम्रापि भवत्याको मक्षयनः । प्रज्ञास्मृतिभ्यां संयुक्तः सुखितो निरूपद्रव । इति ॥ यय कतनं वोधिसत्वमधिकृत्येपं कारापकार्चिता । पृथग्जनेमेव ॥

ययोक्तं श्रद्धावलाधानावतार्गुद्रासूत्रे । यः काश्चिन्मञ्जुश्चीः कुलपुत्रो वा कुलङ्किता वा सर्वलोजधातुर्जोपमानां सलानां दिवसे दिवसे दिवसं पत्रसमान्तरं द्व्यादिवयानि । व वस्तापयेवं द्दङ्गङ्गानदीवालिकासमान्त्राल्यसमुद्रान्दानं द्व्यात् । पश्चान्यः कुलपुत्रो वा कुलङ्किता वा एकस्योपासकस्यानन्यज्ञास्तुर्द्गञ्जुजलकार्पप्रयसमन्वागतस्येकदिवसमेकान्माङ्गारं द्व्याद्वहस्यापं भगवतः जिल्लापां जिल्लित इति समारोपं कृत्वा । ग्रपं ततो अमंज्येवन्तरं पुण्यं प्रसवति ॥ यः का(४० व)श्चिन्मञ्जुष्ट्योः कुलपुत्रो वा कुलङ्किता वा सर्वलोक्षधान्तरं पुण्यं प्रसवति ॥ यः का(४० व)श्चिन्मञ्जुष्योः कुलपुत्रो वा कुलङ्किता वा सर्वलोक्षधान्तरं द्व्यादिव्यानि च वस्त्राण्येवं द्दङ्गङ्गानदीवालिकासमान्त्राल्पान्द्व्यात् । प्रशान्यः वालपुत्रो वा कुलङ्किता वा एकस्य भित्नोरेकदिवममाङ्गारं द्व्याद्व । ग्रपं ततो असंज्ययन्तरं पुण्यं प्रसवतीति ॥

नियतानियतावतार्गुद्धाम्त्रेऽप्यातः। सचेन्मञ्जुष्यीर्शम् दित्तु सर्वलानिधातुषु सर्वसवा उत्पादिताता भवेषुः परिवाल्पमुपादाय । ग्रय किथिदेव कुलपुत्री वा कुलङ्किता वा तेषां 15 सर्वसवानां मैत्रचित्तस्तान्यत्तीणि जन्येत् परिवाल्पमुपादाय। यो वान्यो मञ्जुष्यीः कुलपुत्रो वा कुलङ्किता वा गल्वायानाधिमुक्तं वोधिमवं प्रसन्नचित्तः पण्येद् । ग्रयं ततोऽसं- एयेपतरं पुण्यं प्रसन्नति ॥ यः किथिन्यञ्जुष्यीः कुलपुत्रो वा कुलङ्किता वा दशसु दितु स- विस्तान्वन्धनागार्प्रविविष्टान् वन्धनागारान्मोचियता चन्नवित्तमुखे स्वापयेद्वत्त्रसमुखे वा यो वान्यो मञ्जुष्योः कुलपुत्रो वा कुलङ्किता वा मक्ष्यायार्ष्ठिमृक्तस्य प्रसन्नचित्तो द- 20 र्णनाभिक्तायो भन्नेदर्शी चास्योदाक्रेद् । ग्रयं ततोऽसंख्येपतरं पुण्यं प्रसन्नतीति ॥

<sup>1)</sup> See p 7.1, above.

तथा ज्ञितिगर्भसूत्रे<sup>(1)</sup> याङ् । यः पुनर्भद्तः भगवन् ज्ञियकल्याणो वामात्यकल्याणो वा भटुंबाल्याणी वा श्रमणकल्याणी वा बाङ्गणकल्याणी वा परं र्वत्यात्मानं र्व्वति प-रलोकं रत्तति । भगवच्छासने पात्रभूतमपात्रभूतं वा पावन्मुएडं काषापखएड(४१७)प्रावृतं परिरत्ति श्रोष्यति पूजविष्यति श्रावककथां एवं प्रत्येकबुद्धकथां श्रोष्यति पूजविष्यति । मक्षियानकथां च मक्षियानसंप्रस्थितान् पुद्रलान् शीलवतो गुणाब्वान् युक्तमुक्तप्रतिभानान् तैः सार्हे रमित क्रीडित परिपृट्कित परिप्रमयित तेया स्रोतन्यं कर्तन्यं मन्यते ॥ पे ॥ कियसं भगवन् पापं नपविष्यति ॥ भगवानाङ् । तस्यद्यपि नाम कुलपुत्र कश्चित्पुरूप उ-त्यवाते । यः सर्वे जम्बूद्धीपं सप्तर्सपरिपूर्णा कृता निष्ठतां बुद्धानां भगवतां दाने द्वात्तवैव मध्याङ्गसमये तथिव सायाङ्गसमये दानं द्याद्नेन पर्यायेणा वर्षशतसक्समेवंद्वपं दानं द्यात्। 10 तित्रं मन्यमे कुलपुत्रापि नु.स पुरुषो बङ्ग पुएवं प्रसवेत् ॥ श्राक् विङ भर्त भगवन्स पु-म् षः पुरायस्कन्धं प्रसर्वेद्प्रमेयमसंख्येवं नतस्य पुरायस्कन्धस्य क्रेनचिच्क्कां प्रमाणमुद्र-र्ह्यातुं अन्यत्र तथागतेन ॥ भगवानारु । यस्तु कुलपुत्र तत्रियक्तल्याणो वा पावन्यथा पू-र्वोक्तं । पे । स बक्ततरं पुण्यं प्रसवति। यावदिपुलतर्मप्रमाणतर्मसंख्येयतरं पुण्यस्कन्धं प्रसन्नति । पो मन पश्चिमायां पञ्चशत्यां वर्तमानायां सद्धर्मनेत्री रृत्तति स र्वत्यात्मानं । 15 रत्ति परांश्च रत्ति परलोकं रत्ति गग जातनं श्रावकान् पात्रभूतानपात्रभूतान्वा वाव-

<sup>1)</sup> Sec p. 13.7.

<sup>2)</sup> muktamuktapro MS.; but see Divy. 329 s et al.

<sup>3)</sup> Pali paripanhati: 'consider' (Ch.) No compounds of the Sk denom, procnayati have hitherto been registered.

<sup>4)</sup> Here the MS. (not the Transcript) inserts a form saletukam not, apparently, reproduced in the Tib. (59.b.5).

<sup>5)</sup> The instrum. as in Pali, instead of the abl. of class. Sk.

<sup>6)</sup> pancasatyam MS; cf. Vajracchedika VI., and Prof. Max Maller's note to his translation (S.B.E. vol. 49. pt. 2 p. 115) The correction of 'fifty' to 'five hundred' is supported by the Tib. here and below [50 a.].

15

न्तुएडान् काषापवन्तप्रावृतानिए स्तित । न विकेठयित । पावत्स्वकं राष्ट्रं पर्राष्ट्रं च वधंगीत । ग्रवापान् नवर्णात । मुरालवं च प्रावर्णात चिरं चापुः पालर्णात । सर्वाणांग पर्नीतगाश्च काष्यर्णते । संवोधिमार्ग पर्यार्गता । अश्चीपस्तम्भयात । सर्वापायाञ्चलति । न
चिरं संसारे संसर्गत । नित्यं कल्याणांग त्रेर्वृत्वेद्धा भगवादिवो धिसत्वेद्धा मक्तात्वेश्च सार्वे
सनवधानगतो भवात । सततं वल्याणांग त्राविर्विक्तो न चिरेण प्रधानिप्रापेषु बुद्धनेत्रे- क
धनुत्तरा सम्यवस्त्रेवोधिनिर्मिनेगोतस्यते ॥ ग्रव ताबदेव सर्वदेवेन्द्राः सर्पार्वारा । पार्वात्पगाचेन्द्राः नगरिवारा उत्यापाननाद् येन भगवान् तेन। इति प्रणाम्येवमाद्धः । ये ते भर्स
भगवन् एतर्क्तनात्रते अर्धानं नावत्पश्चिनायां पत्त्रव्याणां त्रात्रयक्त्याणां भवति सर्वे सपरिवार्गनतं नात्रयक्तस्याणं नावद्धश्चित्रता एवं त्रिर्विक्ताः वावत्याणाः । ये। वगगिय सर्वे सपरिवार्गनतं नात्रयक्तर्याणं नावद्धश्चित्रतात्त्याणां दर्जागराक्तांरे र्रात्वश्चानः परिपालिव- १०
ध्वानो वर्धावस्यानः ॥ वाननेविद्धानः । ग्रायुक्तास्य वर्धावस्यानः ग्रायुर्गरायं च धर्मेणा निवार्गिययानः । ग्रारोग्यं च परिवारं च धनस्वान्धं च उपभोगपरिमे चैन्नर्थं च पणः कल्याणांन्नााणां प्रदानस्यदं च वर्धाविष्यानः । एगिर्र्जागरिता चिन्तरः ॥

र्वगशूर्गप्रविष्टेषेवावं विपासविस्तरीं ऋष्ट्यः ॥ यवलोकनासूत्रेऽवि । संवीधी चित्तगुत्पामा दितावे सर्वप्राणिनां । यः स्तुषं लोवानायस्य करोतीक् प्रदांतणं ॥

1) V. p. p 59, 12 supra

<sup>2)</sup> paheāso MS, See note 6 above

<sup>3)</sup> These stances occur (with considerable variants) in the second of the sutras called Avalokita in the Makayastin See Senart's text II, 362, 17—18 and 369, 2—3. To this reference I was led by Prof S. d'Oldenburg, who referred me to his art in JRAS for 1893 p. 340, where another quotation from this sutra in the present work (Ch. 17) is noted. Compare also the work of the same Tib. name in K.F. 259.

इत्याचनुशंमविस्तरमुक्ताह्।

यस्त्रेषां बुहपुत्राणां नरः कुर्वीत ग्रिप्रं।

देवान्मनुष्यान्वर्जिता नर्कं तस्य गोचरं ॥

इति विस्तरः पूर्ववत् ॥ न चात्र विशेषहेतुः कश्चिड्डपर्शवितुं शक्यत इत्यलं विकः 5 त्येन ॥

कर्मावर्णाविष्युद्धिसूत्रे अयावर्णं मोह श्रावर्णं द्वाना[50 b]र्य उक्तः। श्रावर्णं मञ्जुष्योर्ग्यते राग्र श्रावर्णं देव श्रावर्णं मोह श्रावर्णं द्वानावर्णं श्रीलवातिवार्यध्यानप्रता श्रावर्णं पे। तत्कस्य हितोः वालपृथ्यवता मञ्जुष्योर्गनं द्दाना नत्तरिणानतिके अप्रसादं कुर्विति । ते तेनाप्रसादेन प्रातिष्विचतमुत्पाद्यति । प्रतिष्विचलदेषिण महानरकेषूपपण्यति । श्रीलं रक्तती अश्रीलान् कुत्सर्यति परिभापति । ते तेपानवर्णं च भाषति । ते तेपां दोषं श्रुता वद्धवनस्याप्रसादं कुर्वित । ते तेनाप्रसादेन द्वर्गतिगानिनो भवति । ते तेपां दोषं श्रुता वद्धवनस्याप्रसादं कुर्वित । ते तेनाप्रसादेन द्वर्गतिगानिनो भवति । ते वार्ति भाव-पत्तः तात्तिमदेनात्मानमुत्कर्षयति भाषावित । वयं सात्तिवादिनः । हेमे पुनर् व्यापवनिताः । तेषां वात्तिमदनमतानां प्रमादमूलकानि द्वालानुत्वर्वयति । ते वोर्यमार्भणाणा प्रात्मानमुत्कर्पयत्ति परान् पंसपति । कुसीदा हमे भित्नवो विक्रुत्त्यनभियुक्ताः श्रवदियं च पंसपति । तेर्यक्ति परान् पंसपति । ते द्यानं समापव्यमानास्तत्र ध्यानसमापती स्यन्तानुत्पाद्यत्ति । तेपानेवं भवति । वयं समापिविक्तिर्णा । हमे अन्ये भित्नवो विविष्ठचिता विक्र्ति । कुत्तस्ते बुद्धा भविष्यत्ति विक्तरः ॥

सर्वधर्माप्रवृत्तिनिर्देशे उप्याक् । बोधिसत म्रापत्त्या चोद्यति । हर्रीभवति बोधिः । न

<sup>1)</sup> Nanjio 1094 tr. before A.D. 431, K.F. 262.

<sup>2)</sup> Five avaranas are mentioned in the Tevijja-sutta (Dīgha-n. I. xm. 30). Cf. Rhys Davids in S.B.E. vol. XI, p. 182.

<sup>3)</sup> These words in margin a sec. manu.

<sup>4)</sup> Nanjio 163. 164 (tr. before A.D. 417) 1015; K.F. 256; M. Vyutp. LXV. 37, where as in our text the title is "dharmapra" (not "apr. as Nanjio & Feer). Cp. f. 4.b (p. 6.16) above, where the a is to be restored.

र्मावर्गां च परिमृह्णति । ईर्यपा चीद्यति । द्वाभिवति वोधिः । ईर्यापवेन चोद्यति द्वाभिन्वति वोधिः । सचेद्वोधिसत्रस्यासिके क्रीनसंसामुत्याद्यति म्रात्मिन चोद्रार्ससां किगोत्या-त्मानं [51 व] कर्मावर्गां च मृह्णति । इक् वोधिसत्नेन वोधिसत्रमववद्तानुणासता वा शास्तृसंसामुपस्थाप्याववद्ताव्यो अनुणासितव्यः । वोधिसत्नेन वोधिसत्रस्यासिके न प-रिभवचित्तमुत्पाद्यितव्यं । सचेद्रस्यापरित्यत्ता वोधिः । न देवपुत्र वोधिसत्रः क्वाचिद्व कु- क् शिख्मूलानि समुद्धिनति । यथाद्वितोयवोधिसत्रमागम्योति । यनुत्पाद्तिवोधिचित्ते अप तावद्वोधिर्भव्ये सत्ते अवगन्यना प्रतिपिद्धा । कि पुनकृद्तिवोधिचित्ते ॥

पद्योत्तं श्रूरङ्गममगिधमूत्रे (तत्र दृष्णते नातगदनुत्पादितवीधिचित्तव्यानर्गां ॥ इक् दृष्णते स पुद्रलः पाचगितवि । सारे उपपत्री भवति । पि वा निर्पेषु पि वा तिर्पयो-नी पि वा पमलोके पि वा देवेषु पि वा मनुष्येषु । स च पुद्रलस्तोद्द्योत्त्रियो भवति । १० उदाराधिमृत्तिकः । तमेनं तथागतः प्रज्ञानाति । अपं पुरूपपुद्रलो पावदिपद्धिः काल्पकीटोनियुतज्ञतसक्त्वेर्नुत्तरायां सम्यक्तंत्रोधी चित्तमुत्पाद्पिष्यति ॥ पे ॥ इयद्विधासंख्येपक्षल्पज्ञतसक्त्वेर्निधमभितंभोत्स्यते ॥ पे ॥ इदं दृष्णते उच्यते । वोधिसत्तस्यानुत्पादितवोधिचित्तव्यावार्णं । अय खल्वापुष्णान्मक्ताज्ञाश्यपो भगवत्तमेतद्वोचत् । अत्यायेपास्माभिर्भगवन्तर्वसत्तानामित्तके ज्ञास्तृमंज्ञोत्पाद्पितव्या । तत्कस्य क्तोः । न व्यस्मा- १६
कामेतव्ज्ञानं प्रवर्तते । कातमस्य वोधिसत्तस्य वोधिपिरिपाचकानीन्द्रियाणि संविद्यत्ते ।
कातमस्य न संविद्यते । ततो वयं भगवत्रज्ञानानास्त्याद्वपेषु क्तेनसंज्ञामृत्पाद्येम । तेन

<sup>1)</sup> Beneath this word is added a sec. manu caryā This word appears to find its counterpart in the Tib.  $\sqrt[3]{5}$  (A), which however occurs in the next clause, where  $\overline{tryapathena}$  occurs in our text.

<sup>2)</sup> Supr. p. 8.19.

<sup>3)</sup> B & R cite 'Vjutp 90 (?)

वयं तिएयम ॥ भगवानाङ् । साधु साधु काश्यय सुभाषिता ते इयं वाक् । इदं च मया का-श्ययार्थवशं सार्घा । । म्यश्यमानेन युष्माकमेवं धर्मी देशितो । मा भितवः पुद्रलेन पुद्रले प्र-विचेतव्यं । पच्छीशं वीष्यिति कि भित्तवः पुद्रलः पुद्रलं प्रविचिन्वन् । अकं वा पुद्रलं प्र-मिणुयां यो वा स्यान्मादशः । एतेन काश्यय निर्देशेन बोधिसबेन वा स्रावकेण वा सर्वस-के बोनामित्तिके शास्त्मं ज्ञोत्पाद् यितव्या । मात्र किश्वद्वोधिसबयानिकः पुद्रलो भवेतेन त-त्रात्मा रित्तिव्य इति । यस्य तु नियनमेव बोधिप्राप्तिचिक्कमित तत्र सुतरामवमन्यना रित्तिव्या ॥

यद्योक्तमार्यसद्धर्मपुणडर्गैकसूत्रे । इष्टामपान्मृत्तिकसंचितान्वा प्रीताध्य कुर्वति जिनस्य स्तूपान् । उद्दिश्य वा पाणुकराशयो पि घटवीषु हुर्गेषु च कार्यति ॥ मिक्तामपा वा पुन कूट कृता ये केचिहुद्दिश्य जिनीन स्तूपान् । कुमारकाः स्रोडिषु तत्र तत्र । ते सर्वि बोधाय घ्रमूषि लाभिनः ॥

<sup>1)</sup> Passive with active inflection (Whitney § 774) here possibly due to Pali or Prakrit influence.

<sup>2)</sup> The reading of the MS. (broken here) appears to be yat sidhvam or yat sigham. The latter I have supposed to stand for yat cighram.

<sup>3)</sup> MS. W (see p. 47, note 5 above) f 22, a. 2 Kern, tr. p. 50.

<sup>4)</sup> The metre is generally Akhyānakī: but with two irregularities common in Buddhistic poetry (1) the addition of a syllable at the end (making the metre in fact into Vamçastha). (2) the resolution of the initial long into two short syllables. Compare the frequent anapaestic beginning in English blank verse.

<sup>5)</sup> prītaķ prako A.

<sup>6)</sup> So W., jinan corrupted from jinana (cf. infra) A.

<sup>7)</sup> capi A; but see below.

यावत् ॥

वे चित्रभित्तीपु नारोशि विपर्छ।

परिपूर्णगात्रांष्ट्तपुरायलतमान्।

लिबेत्स्ववं चापि निखापपेदा।

ते सर्चि बोधाय ग्रभूषि लागिनः॥

ये चापि केचित्तर्कि जिनगणाः।

क्रीडार्ितं चापि विनोद्यतः॥

नविन काष्ठिन कृतिमि विप्रकान्।

भित्तीषु पुरुषाव बुनार्या वा ॥

सर्वे च ते बोधि ऋगूपि लाभिनः॥ पे॰॥

वारापिता कळारियोऽपि पेक्री।

जलनएउका वाष्यय मएउका वा **।** 

सुगताननुद्दिश्यय पूननार्वं गीतं च गीतं नघुरं ननोतं ।

मर्वे च ते वु<sup>©</sup> म्रभूपि लोका।

कृता च गां वङ्गविषधानुपूर्वा।

किमल्पकम्पी सुगतान धातुषु।

एकं पि वार्दापिय बाखभाएउन्।

पुष्पेण चेकेन कि पूर्वायता।

5

10

15

<sup>1) =</sup> pcyyūlam, three stanzas being omlited

<sup>2) °</sup>han, W.

<sup>3) °</sup>yanti A.

<sup>4) °</sup>tāçı, W.

<sup>5)</sup> See Kern, p. 51 note 2.

<sup>6)</sup> ca buddhā abhūshi A.

<sup>7)</sup> bahuvidharatna-A; hahu-scanned as a monosyllable.

भनुपूर्व द्रह्याति हि वृद्धकीयाः। यैशा[52 a]ञ्जलिस्तत्र कृतापि स्तूपे। ेपरिपूर्ण एकातलशक्तिका वा। म्रोनामितं शीर्प भवेन्म् हर्तं। म्रोनामितं काय तवैकवारं । 5 नमोऽस्तु वृद्धाय कृतिकवारं । वे को तदा धातुधरेष तेष । वितिप्तचित्रिपि पैकवारं। ते सर्वि प्राप्ता इनमयबोधिन्। सुगतान तेषां तद तस्मि काले। 10 परिनिर्वतानामय तिष्ठता वा। ्ये धर्मनामापि मृणू खु सत्नास् । ते सर्वि बोघाय अभूषि लाभिन । इति॥ मक्षकरूणासूत्रेऽ<mark>त्युक्तं ॥</mark>

15 तस्त्रया वाडिशिकोन मक्त्युर्कसर्सि मत्स्याकर्पणार्थे सामिषं वडिशं प्रसितं भवे-तस्मनत्तरप्रसितं च मत्स्येन निगीर्णे भवेत्। किं चापि स मत्स्य उर्कसर्सि अमत्यय च पुनर्वद्धं एवं स वक्तव्यो रहेन सूत्रेण स्थलगतर्एडसुनिवद्देन। यत्स वाडिशिक आग-त्य तेन सूत्रलायवेन बानाति । गृक्तितो मत्स्य इति। तमेनं सूत्राह्कीता स्थलगतं क

<sup>· 1)</sup> të W.

<sup>2)</sup> Here both MSS. read avano: in W. anamo is corrected (a sec. manu) to avano.

<sup>3)</sup> vācā A.

<sup>4)</sup> grunotsu (?) W. The form krīdishu above (92.12) is somewhat similar.

<sup>5)</sup> No doubt the Mahākaruṇā-puṇḍarīka-sūtra. Compare Nanjio 117, (where the Chinese title is similarly abbreviated) 180 (tr. before AD. 431); K.F. 289; M. Vyutp. LXV. 23.

राति पवाकामकरणाप परिभोगाप। एवमेव ये सला बुद्धेषु भगवत्सु चित्तं प्रसाख कुषा-लमूलमवरीपपति । स्रत्रश एकचित्तप्रसार्मिप। किं चापि ते सला उष्कृतेन कर्मावरणी-नातणीपूपपत्रा भवत्यव च बुद्धा भगवत्तस्तान्सत्वान् बीद्धेन ज्ञानेन संयक्वस्तुमूत्रेण गृ-कीला संसारोदकसर्स उद्दृत्य निर्वाणस्यले स्थापपतीति॥

तस्मारेषु जास्तृसंज्ञा कार्या । वन्द्मानाम्य मनमा वन्दितव्याः । भवति क् नवकोशिप व वीधिचित्तवलाहन्यो । यद्या मेथेन हमिडेन मकावोधिमत्वेनापि मता नवक मार्यमुधनः मर्विष्ठित्ति प्रणाप्तिय वन्दितः । नियतार्थे चेदं । यद्याध्याणयमंचोद्नादिषु मर्ववोधिमत्वयानिकापुहलनमस्वारो अनुज्ञातव्यः । भवंशव्देनात्मनोशिष यक्णात् । कथमेकत्र वन्या [52 b]वन्दिकां न विरुध्यते । परस्परं वन्यत्वेनैवालम्बनात् । मत एवानास्वाद्नाद्पुणयभावः । विं च वुद्धानामय्येवमिष्यते । मा भूद्रनवस्या । एकस्य चान्यूनतेति ॥

मार्यसर्वधर्मवियुत्त्यसंप्रक्सूत्रेश्य्यनर्थ उत्तः। सूद्मं क् मंझुम्राः महर्मप्रतितियक्तां। वार्षां। यो क् कश्चि-मञ्जुम्रास्तवागतभाषितधर्में वाहिमंशिव्कोभनमंत्रां वार्गित। व्याचि-द्शोभनसंत्रां स सहर्में प्रतितिपति। तेन सहर्में प्रतितिपता तथागतो श्म्याष्ट्यातो भवित्ता। धर्मः प्रतितित्राते। भवितः । प्रवं वर्तीदं युक्तिगिद्रम्युक्तिमिन्ति। स सहर्में प्रतितिवपति। न मया प्रवक्तिशिह्मः प्रावक्तयानसंप्रयुक्तः प्रत्येकवुद्धयान- १६ संप्रयुक्तो मक्त्यानसंप्रयुक्तो देशितः। तत्ते मोक्पुत्त्वा इमं मम धर्म नानाकरिष्यत्ति। इदं प्रावक्राणां देशितमिदं प्रत्येकवुद्धानामिदं वोधिसह्यानामिति। स नानाह्मसंत्रया सहर्में प्रतितिवपति। इयं वोधिसह्यनाशिति। सर्वे प्रतिविचपति। धर्मशायक्रस्यास्ति प्रतिभानं नाहित प्रतिभानमिति सहर्में प्रतिविचपति। धर्मधायक्रस्यास्ति प्रतिभानं नाहित प्रतिभानमिति सहर्में प्रतिविचपति। धर्मधायक्रस्यास्ति प्रतिभानं नाहित प्रतिभानमिति सहर्में प्रतिविचपति। धर्मधायक्रस्यास्ति प्रतिभानं नाहित प्रतिभानमिति सहर्में प्रतिविचपति। धर्मधर्मतया क्र

<sup>1)</sup> Cf. Dh.-s. § 19 and p. 39.

<sup>2)</sup> This refers to the passage of the Gandavyuha already cited at 36.14. above. See note there.

<sup>3)</sup> This clause is added a sec. manu

थयति सहर्मे प्रतितिपति । अपगते बुद्धोत्पादे नास्ति धारणीप्रतिलम्भ इति धर्मे प्रतिनि-पति । नास्ति धर्मभाणकस्य धार्णोप्रलम्भ इति धर्मे प्रतिविवपति । धर्मभाणकस्य चर्या ह्राष्यित धर्न-प्रतिनिपति । धर्मभाणको न प्रतिपत्तिसंपन इति धर्म प्रतिनिपति । प्रमा-देनैनं चोद्यति सहर्मं प्रतिन्निपति । ईर्वापद्येन चोद्यति सहर्मे प्रतिन्निपति । मनर्चर्षयी 5 शोसविपत्या चोद्यति धर्मे प्रतिनिपति । प्रति[58 a]भानेन संपाद्यतीति धर्मे प्रतिनिप-ति । म्रालोको उस्य धर्माणां न सुविदित इति धर्मे प्रांतिनपति । मलेण मस्रमवध्यमानः प्रतिबद्तोति धर्ने प्रतिनिपति । अतर्संत्रपा तथागतगातनं नावगास्त इति धर्मे प्रति-सियति । सूत्रेण सूत्रं विरोधयतोति धर्ने प्रतिनियति। गाववा गावां विरोधयतोति धर्मे प्रतित्विपति । मत्तरसंत्रया कञ्चिर्धिमुक्तं सरोति कञ्चित्र करोतोति धर्म प्रतिनिपति । 10 धर्मभाणकस्यार्थान्यकयागभिनानपतीति धर्ने प्रतित्तिपति । विचतुः कर्मास्य कर्गिति धर्म प्रतिनिपति। संलापपन् वद्तीति धर्मे प्रतिन्विपति। इक्तस्यास्ति चर्या इक्तस्य नास्ति चर्षेति धर्मे प्रतिनिषति । इदं मूक्तिम्द्ममूक्तिमिति धर्मे प्रतिनिषति । प्रनेन नास्ति चर्षे-ति धर्मे प्रतिनिपति। अनेन वुडवचनसमय उत्ती नानेन वुडवचनसमय उत्त इति धर्मे प्रतिविपति इति कि मञ्जुप्रीयीयत्किञ्चिद्विलीपयति तायद्वर्मे प्रतिविपति । धर्मभाणकः 15 स्पेर्द ह्रपनिति चित्रपति वर्दात भितुर्जा भितुणो वा उपातको वा उपातिका वा। सर्वः स सद्दर्भ प्रतिनिपतोत्यादि ॥

यत्रिय चोतं । यस्य अस्यचित्कुलपुत्र-तयागतस्य यरिनिर्वृतस्य धर्मः प्रतिभाति य-याधिनुत्तानां सत्रानां देशियतुं । तस्यां च पर्पाद् पर्धेअसञ्जस्यापि एकरोनक्षें। भन्ने देजा-युपातो वा सर्वः स तथागतानुभावेन । तत्र मोक्पुत्तपा श्रवोधिसत्रा वोधिसत्रप्रतिज्ञा वो-20 धिसतद्व पका धर्मस्तैन्यकुक्का एवं वस्यित धर्मीपदेशकेभ्यः । किमेते । न बुध्यत इति ॥

<sup>1)</sup> A marginal gloss, apparently on this word, adds: tucchang sarrapravacanam sarvadharma-çūnyatvāt.

<sup>2)</sup> aksharapāthako 'yan nārthapālaka iti: marg.

<sup>3)</sup> viparītārthakatī āt saira: marg.

षे॥ पे वीधिमविधवमन्यनां कुर्वात्त । नाक् तेषां पर्वत्तकृतं निर्यं [53 b] संबद्दामि । त-त्कस्य केतोः। यो बोधिमवो धर्मभाणक्षमपबद्ति वृद्धं म विगर्कृति धर्मं स प्रतिन्निपति संबं स जुगुष्सति । बुढे सोऽर्गार्वो यो धर्मभाषाके उगीर्वः । वुद्धं स न द्रष्टुकामी यो धर्म-भागाजनहृत्यानः । बुद्धस्य सो अवर्गा भाषते यो धर्मभागाजस्यावर्गी भाषते । बुद्धस्तेन प-रित्यक्ती भवति यः प्रवनचित्तोत्पादिकेश्प वोधिमत्रे प्रतिषचितं करोतीति ॥ पे ॥ ह योऽप्ययं नैत्रेय पट्रार्गितामगुरामनी बोधिसवानां संत्रीधाय तं ते गोक्ष्र्त्या एवं वक्य-ति । प्रज्ञापार्रामतायानेव वोधिसत्वेन शिवितव्यं । विं शेषाभिः पार्रामताभिः । ते उन्यां पार्गितां द्वपितव्यां मन्यते । तत् किं मन्यसे अतित द्वय्प्रतः म का-शिराजाभूट् येन वायोतार्थं एयेनाय स्वमांनानि दत्तानि नेत्रेय म्राव्ह । नो कींद्रं भगवन् । भगवानाक् । यानि नया मंत्रीय वोधिसत्रचर्या चरता पट्पार्मिताप्रतिसंयुक्तानि कुणलपू- 10 लान्युपचितानि चपकृतं नु तैः कुणलगूलैः॥ गैत्रेय चाक् । नो कीदं भगवन् ॥ भगवानाक । वं ताबद्वित परिष्ठं काल्पान्दानपार्गिनायां परिष्ठं काल्पान् गोलपार्गितायां परिष्ठं का ल्यान् नातिपार्मितायां पष्टिं कल्यान्यीर्यपार्मितायां पष्टिं कल्पान्ध्यानपार्मितायां पण्डिं वाल्यानप्रज्ञापार्गितायां सगुरागतः। तत्ते नोक्युक्तपा एवं वदयत्ति। एकानयेनैव वोधिर्यंडत श्रृन्यतानयेनेति । ते चर्गासु परिशृहा भविष्यत्तीत्यादि ॥ 15

इति जिनामगुच्चे चनुर्घः परिच्छेरः॥

V.

## शोलपार्गितापाननर्धवर्तनं पचनः परिच्छेदः ॥

उत्तः संतेपतो ४नर्थः । तस्य विवर्शनं पद्याध्यणयसंचीर्नसूत्रे । एवंविधानर्थस्रवणम-यभी(क्तैः) [54 व] सार्दिकार्मिकवोधिसतैः समादानानि पद्या गृक्तीतानि तद्या कार्षे । एवं 20

<sup>1)</sup> rayatā (?) MS.

<sup>2)</sup> A tale of the Cibi-king. Feer, Avad.-ç p. 127; Takakusu, I-tsing, p. 226; Kshemendra, Avad k.l. II 109.

<sup>3)</sup> nete vācyam margin (carly hand).

<sup>4)</sup> See p 15 note 2, and add ref. to Nanjio 23 (25).

कि तेरुक्तं । एते वयं भगवनस्यायेण तथागतस्य पुरतः । एवं समादानं मुर्मः । सचेद्वयं भग-वनधायेण बोधिसत्वपानिकं पुद्रलं गृहिणं वा प्रव्रज्ञितं वापत्त्वा चोर्विष्यामो भूतेन वा-भूतेन वा विसेवादितो उस्माभिस्तवागतो उर्कृन्सम्यक्संवुद्धो भन्नेत् । सचेद्वयं भगवनवा-ग्रेण बोधिसत्वयानिकं पुद्रलमवमन्येमावर्णं चास्य भाषमे विसंवादितोऽस्माभिस्तथागतो भवे-ं 5 दर्क्न्सम्यक्संबुद्धः। सचेद्वयं भगवत्रयाप्रेण बोधिसत्वयानिकं पुदलं गृक्षिणं वा प्रत्रजितं वा पर्चाभः कामगुणैः क्रीउतं परिचार्यतं दृष्ट्वाप्रसादं कुर्याम विलेखं वा वित्तस्योत्पाद्येमा-गीरवं वोत्पाद्येम न च तत्र शास्तृसंज्ञामुत्पाद्येम । विसंवादितोऽस्माभिस्तवागतो भवेत्। सचेद्रयं भगवन्याग्रेण मित्रकुलभिनाद्कुलिन्दानं वोधिमस्यगनिकानां पुद्रलानां कायपी-डां चित्तपडां वा कुर्याम विसंवादितोष्समाभिस्तवागतो भवेत्। सचेहवं भगवववाग्रेण वो-10 धिसत्वयानिकं पुद्रलं दृष्ट्वा एकेनाप्यमनोज्ञवचनेनाभाषेम विसंवादितो हस्माभिस्तवागतो भवेत् । सचेद्वयं भगवनयाग्रेण त्रिस्कृत्वो रात्रेः त्रिस्कृत्वो द्विसस्य बोधिसत्वपानिकं पुः द्रलं न नमस्येम विसंवादितोऽस्माभिस्तवागतो भवेत्। सचेद्वयं भगवत्रवाग्रेणास्य त्रतस-माद्गनस्य कृतशो राज्यप्रतिलम्भं वा धनप्रतिलम्भं वा कापजीवितं वा न परित्य-जेम [54 b] विसेवादितो ऽस्माभिस्तथागतो भवेत् । सचेदवं भगवनद्याग्रेण श्रावकपानिकं 15 वा प्रत्येकबुद्धपानिकं वा पुद्रलमवमन्येम । वर्षे विशिष्टतरा नैते इति विसंवादितोषस्मा-भिस्तवागतो भवेत् । सचेद्वयं भगवज्ञीचचित्ताश्चएडालसदृशचिता न विक्रेम विसंवादितो-ऽस्माभिस्तवागतो भवेत् । सचेद्वयं भगववचायेणात्मानमुत्कर्ययेम परं वा पंतयेम विसं-वादितो रस्माभिस्तथागतो भवेत्। सचेद्वयं भगवनबाग्रेण व्यापाद्त्रिप्रकृभपाब्योजनं वा योजनशतं वा न पलायेम ईरिताः समाना विसंवादितोऽस्माभिस्तवागतो भवेत्। सर्वेद्वयं 20 भगवनस्वाग्रेण शीलवत्तमात्मानं प्रतिबानीम बद्धम्रुतं वा घुतमुणिनं वान्यतरान्यतरेण वा गुणोनात्मानुमुद्रावयेम विसंवादितोऽस्माभिस्तवागतो भवेत्। सचेद्रयं भगवन्नवाग्रेण प्रतिच्छ्नकाल्याणा विवृतपृापा न विक्रेम विसंवादितोग्स्माभिस्तवागतो भवेदर्क्नसम्य-कससुंबद्धः ॥ पे ॥ तत्र भगवान् मैत्रेयं वोधिसतं मङ्गसत्रमामलयते स्म । कर्मावर्णं मैत्रेय त्तपितुकामेन बुलपुत्रेण वा बुलइन्हित्रा वा एवं समारानं कर्तव्यं पत्रा एभिः बुलपुत्रैः कृतमिति॥

सर्वधर्गाप्रवृत्तिनिर्देशे ऽप्याङ् ॥ तृष्कृत रात्रि दिवमं तंबैव। म वोधिसवान्प्रणमेत नूर्प्रा। 5 तेयां न विजित्हर्खालतं गत्रेपेत् । चरेत चर्पी कि नदा पर्वेष्टन्॥ पष्ट्येखदा बानगुणी र्गतं। न तस्य विजितस्यलितं गवेषेत्। गणीरनलां वर वोधिचर्या। 10 ष्ट्रयो अपि कालेन व्हितां स्पृशेन ॥ पुत्रयानुषूर्द्या त्रित्यपानुषूर्द्या । भन्नेज्ञिनो नैच दि एकवाचा । वक्कवलपकोत्वो नियुतानि चैप। सनाक्संप्रस्थितना(३५ वान्यभावी ॥ 15

मत्रैवाक् । ये कुलपुत्रैवंद्वपेणा क्रमावर्णोनानिर्धिवाः । तैर्न दितीयस्य त्रोधिसत्तस्य सर्वचर्यामु विप्रतिपत्तव्यं । मर्वाः क्रियास्तस्य विमोक्तव्याः । एवं चित्तमुत्पाद्यितव्यं । नाक्ं पर्चित्तं ज्ञाने द्विविद्वेया मत्नचर्या । इदं च खलु कुलपुत्रार्थवर्णं संपष्ट्यस्त्यागत एवं

<sup>1)</sup> Pp. 6 16, 90 10 supra.

<sup>2)</sup> MS. sambodhio; but the long syllable is not required by the metre

<sup>3)</sup> bodhisatvam marg.

<sup>4)</sup> sprçishyate MS

<sup>5)</sup> vācayā MS. with caryayā in margin.

<sup>6)</sup> bahu as a monosyllable, cf. supra.

<sup>7)</sup> The Tib. (66. b. 5 where read  $\widetilde{\eta}' \widetilde{\varpi}'$  for  $\widetilde{\eta}' \widetilde{\varpi}'$ ) confirms this rather strange phrase, 'setting forth [clad in spiritual] armour'. Cf. Dh -s 108 93 15

धर्म देशपति । न पुद्रलेन पुद्रलः प्रमातन्यः ॥ ग्रन्तं वा पुद्रलं प्रमिणुपां यो वा स्यान्मादः शः ॥ यः कुलपुत्रात्मानं रितितुत्रामस्तेन न कस्यिचिर्चर्या विवेचिषतन्या । न परेषां वि-बुद्भां कार्तन्या । ग्रयमीदणीऽयमोदण इति । बुद्धधर्माभिपुत्तेन भवितन्यं रात्रिं दिवं धर्म-पित्तर्भुद्धमानसेनेति ॥

त्या नितिगर्भसूत्रेशिष वाचितं। यय ताबदेव बह्नि णतमक्स्राणि विद्यासः सता उत्यापामनायेन भगवास्तेनाञ्चलि प्रणाम्येवनाङः। वयं भद्त्त भगवतः पुर्त एवं प्रणा-धानं तुर्गः पाविद्यारं वयं भद्त्त भगवन्संसारे संसरेगं तावन्मात्र प्रतिलब्धनात्तिकामा राव-स्यानं प्रतिलभेन ' नागात्यस्यानं ' मा नगर्ग्येष्ठस्यानं ' मा ग्रामग्येष्ठस्यानं । मा निगम-ग्येष्ठस्यानं ' गा पुरोक्तिन्येष्ठस्यानं मा भृत्येष्ठस्यानं ' पावन्मा सार्थवाक्त्येष्ठस्यानं ' ग नोपाध्यापन्येष्ठस्यानं ' ना प्रमणात्येष्ठस्यानं ' मा गृक्पतिन्येष्ठस्यानं ' मा कुटुम्बिग्येष्ठ-स्यानं पावत्सर्वज्ञो वयं मा मन्नानामधिपतिस्यानं प्रतिलभेन पावन्न नात्तिप्रतिलब्धाः स्यानं पत्तो निद्गनं वयनेवंद्यपनितगाठं कर्म वृद्धानां जासननान्निपेम । इति विस्तरः॥

चन्द्रप्रदीयमूत्रेऽट्यनर्घविवर्जनमुक्तम् । नास्ति पापनकर्तव्यं कुमार्गं तेषु भेष्यति । ना तेक् मैस्त(55 b)वं सार्ड कुर्याः तं कालि पश्चिमे ॥ ग्रालपे सेलपेट्यासि कुर्यासी तेषगीरवं । ग्रानालीनः सत्करेट्यास्ययबोधिय कारणात् ॥

<sup>1)</sup> Not in lexx. The Tib. equiv. Q W (67 a. 1) confirms the meaning 'censure' hitherto attested for 1'kutt by the Dhatup. only.

<sup>2)</sup> A curious Prakritic form (cf. infra p. 105). Compare parigredha in M. Vyutp. ex.

<sup>3)</sup> Supra p. 13.7.

<sup>4)</sup> omas MS.

<sup>5)</sup> mo MS.

<sup>6)</sup> Cf. tato nidanam Vajracch. § 8.

<sup>7)</sup> rājakumārāṇām, marg. 8) anolīnaļi MS. Anālīnaļi = anot desponding». Tib. (67. b 1) GNUĀŠ Cf. samlīna. āsi agra<sup>o</sup> MS.

वर्षायं परिपृच्छिता यस्ते वृद्धतरी भवेत्।
कुर्यामि गीर्वं तत्र शिरमा पाद्वन्द्नैः॥
न तेषां स्वलितं पश्येद् वोधिमादं विष्ण्यतां।
प्रतिधातं न जनयेत् मैत्रचित्तः मद्दा भवेत्॥
यन्येषां स्वलितं पश्येद्दोषांस्तेषां न कीर्तयेत्।
यादशं कार्वितं नर्म तादशं लप्टस्यते पालं॥
स्मितेन मुख्यन्द्रेणा वृद्धेषु नत्रकेषु च।
पूर्वाभाषी भवेद्दित्यं कृतमानम्च मर्वतः॥
चोवीः पिणउपतिम्च कुर्नात्तेषाननुप्रकं।
एवं चित्तं प्रदृध्यास्त्रं मर्वे भेष्यत्ति नागका। इति॥

10

15

5

यस्य च बोधिचित्तोत्पादिके गोर्च प्रमादश नोत्पर्वते । तेन स्वद्वर्गतिप्रपातभयर्-नार्च दष्टादष्टप्रामोखानुभवनार्च स्वचित्तनालुपप्रमाद्गार्च चित्तकल्वताचित्तवर्गणवता प्रतिलाभार्च च यवार्पगण्डच्यूके बोधिचित्तोत्पादिकगुणा भगवदार्वमेत्रेवेणाचार्यमुघनम-धिकृत्योदावितास्तवा भाविषतच्याः॥

एष दृष्ट्व जर्न्याधिपीडितान् प्राणिने। ड्रब्न्यजित्र्वहृतान् । जन्ममृत्युभयणोक्ततापिनीन् तेष चर्चि चरते वृत्पाणयः॥ ड्रब्ब्यक्षपरिपीडितं जमत् दृष्ट्व पजमतिचक्रमणङ्ले । जानवञ्जनयमेष ते दृष्ठं डुब्ब्यक्षमित्वक्रभेदनं ॥

<sup>1)</sup> MS \*hiti. The marg. adds Lurmas tc, which looks like an emendation by some reader who did not understand the form in the text. Cf. Childers s. v. karoti.

<sup>2)</sup> The slightly involved syntax is summarized by a note in the margin: tena prasādād [i-]gunā bhāvyā iti yogaḥ.

<sup>3)</sup> Metre: Rathoddhata.

<sup>4)</sup> tāpinaņi H (v. p. 34, n. 4) fol

<sup>5)</sup> teshu H.

<sup>6)</sup> drshta H

रागदोपत्पादाणुकाप्रकं दष्टिसंगवङ्गकनसंकृलम् । सबनेत्रपरिशोधनार्थिकः प्रज्ञलाङ्लद्र्हं ग्रवेषते॥ गोक्वियमक्नाणपं तमत् प्रतचनुक्तनष्टदेणिकं । तस्य नेम दिण[56 a]दै णिकः प्रभुः सार्धवारः जगतो भविष्यति ॥ तात्तिधर्मत्रिविमोतवाँकृतो ज्ञानखदुरिपुत्तेराणघर्षमाः। ħ शुरम्तं चभवस्य दावको देशको हि तमतो भविष्यति॥ धर्मनात्र समुदानैयत्ययं ज्ञानमागरपत्रे सृणिनितः। शासिर्त्ववर्दीपनायवाः कर्णधार त्रिभवाणिवे घपन् ॥ द्यानर् रिमप्रिणिधाननएउलः सर्वमत्रभूवनावभानकः । धर्मधातुमगने मनुद्रतो वुडमूर्य समुद्रुप्यते भ्रयम् ॥ 10 मैत्रिचन्द्रनसगाधिशीतलः सर्वसवसगचितसुप्रभः। मृत्तिधर्मपरिपूर्णमण्डंली बुद्धचन्द्र मनुदेश्वते स्रयम् ॥ म्राणये द्वतले प्रतिष्ठितो बोधिचर्य प्रनुपूर्व उद्गतः। सर्वधर्गरतनात्रारो स्वयं ज्ञानमार्यरो भविष्यति ॥ बोधिचित्तभूत्रगेन्द्रसंभवो धर्मधातुगगने सनुद्रतः। 15

<sup>1)</sup> B2, who cites M. Vyutp. only for this form connects it with sthanu. Cf. Pali.

<sup>2)</sup> kam esa II.

<sup>3)</sup> A curious form, metri gratia, for ohavidya"; cf. Dh.-s. p. 49 § 67.

<sup>4) °</sup>darçanapr° H.

<sup>5)</sup> Dh.-s. § 73.

<sup>6)</sup> oputta H.

<sup>7)</sup> oru A.

<sup>8)</sup> Cf. Childers s. v. bhavo.

<sup>9)</sup> osanah H.

<sup>10) °</sup>dhātugagamahāprabho H.

<sup>11)</sup> paksha marg. — a gloss suggested by the metaphor of the moon

<sup>12)</sup> nāgarājaprabhavā meghā varshanti, marg.

5

धर्ममेघयुगपत्प्रवर्षणीः सर्वशुक्तपलग्रस्यवर्धनः॥ शुद्धि वर्त्ति त्रिमलत्तमोऽप्यक् मैत्रिस्नेक्समृतिभातनं दहन्। बोधिचित्तविमलाग्रिमुप्रभम् धर्मदीप संगुडवालिष्यति॥ बोधिचित्तकललः कृपार्बुर्गे मैत्रपेशिर्चलाशयो घनः। बोधि मङ्गमनुपूर्वसंभवो वुद्धार्भ मृ<sup>(0)</sup>संप्रवर्धते ॥ प्रायगर्भनभिवर्द्वविष्यति प्रज्ञगर्भनभिज्ञोधविष्यति । ज्ञानगर्भ समुद्देश्यते अयं यादृष्ठाः प्रणिधिगर्भसंभवः॥ ईदृणाः करूपांमेत्रधार्मताः सवमोचन पता व्हिताणया । इर्लभा ज्ञामि सरेवनान्षे वादशो सप् विश्हमानसः॥ ईद्बाषायसुनूलसंस्थिती ईद्दजो दृष्टप्रयोगवर्ष्टितः। 10 र्द्रशस्त्रिभवकारनप्रभो ज्ञानवत्तपलरः सदर्सभः॥ एष सर्वग्णासंभवार्थिकः सर्वधर्मपरिष्(६६ b)च्छ्नार्थिकः । सर्वसंगयविदार्णार्थिकः सर्वनित्र भन्नते सतन्दितः॥

<sup>1)</sup> one H.

<sup>2) °</sup>ddha II

<sup>3)</sup> The t is doubled metri gratia apparently. Mala = Tib.  $\frac{5}{3}$  (68. a 7). Cf. Jäschke p. 262.

<sup>4)</sup> ottamoham H.

<sup>5)</sup> ujiv as a short syllable is strange even in a Gāthā-pussage; but the reading is confirmed by the Tib. 뭐고'라' ... 먹지지혈기 In II. the text has been. altered; it appears now to read dharmadvīpa-maitra ya janayishyatz.

<sup>6)</sup> ayam says the marginal glossator, more reasonably than Raj. Mitra, pref. to Lalitav. p 31 ('ayu for eshah').

<sup>7)</sup> jñānag° II.

<sup>8)</sup> icchāpūrvam bhāshalaļ satvamocanasya marg.

<sup>9)</sup> kalyāṇamitrāṇi bhajate marg. (recent hand).

<sup>10)</sup> trishna H

एष मार्किल्लोशसूदनो एष दृष्टिमललोशशोधनः। एष सर्वनगमोत्तणोधातो एष ते सर विशेष पणिउतः॥ -एष डर्गित विशोधियण्यति स्वर्गमार्गम्यदर्शयिष्यति । मोत्तमार्गम्पनेष्यते जगद् यादशे ग्णापये प्रतिष्ठितः॥ एष सर्वतडुष्खमीचको। 5 एष सर्वगतिसीष्यरायकः। रुष सर्वभयपाश हेरको । भेष्यते भवगनीनिसुदन **।** इति ॥

एवमनया भावनयानर्थविवर्जनं मुक्तरं भवति । तथाध्याशयसञ्चोर्नमूत्रेज्यनर्थवि-10 वर्जनमुक्तं । चतुर्भिमैत्रेय धर्मैः समन्वागतो बोधिसत्वपानिकः पुत्रलः पश्चिमायो पञ्चश्-त्यां में द्वर्मविप्रलोपे वर्तमाने उत्ततोषनुपक्तः स्वस्तिना परिमोद्यते ॥ कतमैश्चर्त्रार्भः । म्रात्मस्खिलितप्रत्यवेतवातया । परेषां बोधिसत्वयानिकानां पुत्रलानामापत्त्यचोद्नत-या । मित्रकुलभितार्कुलानवलोकनतया । ग्रमनस्कवचनप्रतिविर्मणतया । एभिमैत्रेय चतुर्भिरिति पूर्ववत् ॥ अपरैश्चतुर्भिः । कतमैः । अल्पश्चतसवपरिवर्जनतया । पर्षर्नुपादा-15 नतया । प्रात्तशय्यासननिषेवणतया च । म्रात्मद्मशमवयोगम्नुयुक्ततया च । रिभिद्यतुर्भि-रिति विस्तुरः॥

पुनर्त्रैवाक्। ऋदिकार्मिकेण मैत्रेय बोधिसत्तेन प्रज्ञावलाधानप्राप्तेन लाभसत्कार्प-रिवर्जितेन लाभसत्कार्दोषद्धिंना भवितव्यं ॥ पे ॥ संगणिकारामपरिवर्जितेन संग-

<sup>1)</sup> bhaya A.

<sup>2) °</sup>dano H.

<sup>3)</sup> bhāvatini H.

<sup>4)</sup> See p. 88, note 6.

<sup>5)</sup> This form found hitherto in Sk. lex. only (cf. Zachariae, Die ind. Wörterb., p. 24, n. 9). For Pali cf. Childers s. v. sotthi sub fin.

<sup>6)</sup> Correct to oyoganuyo?

णिकार्गमदोषदर्शिना भवितव्यं। भाष्यारामपरिवर्जितेन भाष्यारामदोषदर्शि[57 व]ना भ-वितव्यं । निद्रारामवर्जितेन निद्रारामरोषदर्शिना भवितव्यं । कर्मारामवर्जितेन कर्मारा-मदोषदर्शिना भवितव्यं। प्रपञ्चारामवर्शितेन प्रपञ्चारामदोषदर्शिना भवितव्यं ॥ पे ॥ इक् मैत्रेप बोधिसत्नेन मक्।सत्नेन र्।गसंजननो लाभसत्कारः प्रत्यवेत्तितव्यः । स्मृतिविधंसन-करो लाभसत्कारः प्रत्यवेतितव्यः। लाभालागतया उन्नामावनानकरो लाभसत्कारः प्र- 5 त्यवेद्यितव्यः । मोक्षीत्पाद्नी लाभमत्कारः प्रत्यवेद्यितव्यः । कुलमात्मर्पाध्यवसानी लाभसत्कारः प्रत्यवेदितत्व्यः। ग्रात्मार्धनिष्पादनतया शाखोत्पादनो लाभसत्कारः प्रत्य-वेत्तितव्यः । चतुरार्यवर्शपरिवर्जनतया म्राद्भीक्योनपत्राप्यसेजननो लाभसत्कारः प्रत्यवे-वितव्यः । एवं सर्वबृढाननुतानो लाभसत्वारः प्रत्यवेवितव्यः । मानमदोत्पादनो लाभस-त्कारः प्रत्यवेनितव्यः । गुद्धणानवनाननो लाभसत्कारः । मार्यको लाभसत्कारः । एका- 10 त्तप्रमार्मूलः कुशलमूलापक्राणो लाभसत्कारः । विखुचक्राणिनसर्गो लाभसत्कारः । वक्कपितगोधपितगुद्धां अभित्रकुलितार्कुलावलीकनी दीर्ननस्यसंत्रननः । वृद्धिविधानः षो लाभसत्कारः प्रियवस्तुपरिषाागनतया शोकभाजनो लाभसत्कारः । चतुःस्गृत्युपस्थान-संगोषणाः णुक्ताधर्मद्ववंत्तीकरणाः चतुःसम्यकप्रकार्णापरिकाणकरणो लाभसत्कारः । ऋञः भिज्ञापरिकाणकर्णः । पूर्वे सत्कारपञ्चादसत्कार्कर्णः । स्रमित्रसत्कर्णमित्रप्रकाणो 15 लाभसत्कारः । पराभिसंधानतया गणियासदशः । ध्याना[57 b]प्रमाणपरिवर्जनः । नरक-तिर्परयोगियमलोकप्रपातनी लाभसत्कारः । देवदत्तोहकसमाचारो लाभसत्कारः प्रत्यवे-ਜ਼ਿਨਕਸ਼:॥

<sup>1)</sup> The Tib. (69 b. 1) renders this word here and below (57 b) by 三可以, the ordinary word for caste or family.

<sup>2)</sup> These two forms have hitherto been attested by the M. Vyutp. (civ. 50, 51) only.

<sup>3)</sup> Supra p. 100, note 2.

<sup>4)</sup> Dh. s. 44.

<sup>5)</sup> Ibid. 45.

प्रदोष वर्धे ति वितर्व उत्सदा। एतेन दोषेण न तत्र राजते ॥ न वर्धते चापि श्रुतेन भिन्ः। म्रयत्तमलेष् रतिं जनिता। तस्मात् [६८ व] परित्यव्य म्रयुक्तमस्रान् । Б धर्मे रितं विन्द्धं नित्यवालम् ॥ मकस्रशो ४ष्टानि मपा स्वकानि । त्यज्ञानि बोधिं प्रतिकाङ तर्कि । न चाहिन तृप्तः शृणुनान धर्ने। ते खेदमेध्यति शृषोत्ते धर्मम् ॥ 10 मर्वेण मर्वे परिवर्जनीया। भ्रपृत्तमलाश भ्रशिष्टमलाः। धर्गे बरे तत्र रति जनेय । यो दर्लभः कल्पणतेरनेकैः॥ वने वसत्तेन गुणार्धिकेन। 15 परस्य दोषा न कि बीसितव्याः। ग्रकं विशिष्टो मक्मेव श्रेष्ठो। न एव चित्तं समुपादनीयम् ॥

<sup>1)</sup> The MS. appears to read na tatra rajāte. But as the Tib. has নি ক্ৰিন্ম নি নি it seems best to read either as above suggested (with extra syllable as in the previous hemistich and often in this poetry); or else na tatra jāte, a form which might stand in a gūthā for jāyate.

<sup>2)</sup> Compare p. 61, note 1.

<sup>3)</sup> So I propose for the unmetrical ernumana repeated here in the MS.

<sup>4)</sup> For outpādo through an intermediate form (cf. Pali) ouppādo; or from oā-dā?

गरो यगं सर्वप्रगारमुली। न सोनगित् ग्रवगन्यितव्याः। यनुपूर्व एपी इक् शासनस्य। नैकेन बन्मेन लगेत बोधिम् ॥ यत्रेच भाष्यातागमधिगतयास् । 5 यगीर्यो गोति मृतेन गती। विवादगलेष निविष्ट गोति। गुपितम्बितगावि घनेप्रजन्मे । भाग्ये रगत्तस्य हो कि दोषाः॥ घच्चात्मचित्तात मृह्यू शेती । 10 चितं न बायद्य प्रमन भौति। उद्याननामानि चहानि गङ्गो । गान्ये रनतस्य क्षी कि दीयाः॥ सद्दर्गचितातु प्रणष्ट् बालः। मुनर्वाजी भीति ग्रम्बिग्धचितः। 16 विश्रम्यनायाः श्रायाद्य हरे । भाज्ये रनसत्य इमे हि होपाः॥ ग्रगीरवी भोति सहा गृहणां।

<sup>1)</sup> bharati MS.

<sup>3)</sup> Margin: a.. utkarshāpakarshavitarkabahulaļi. The Tib. however appears to understand the passage as referring to pride (()) and its reverse.

पलिगोधमेलेष रतिं जनिता। ग्रसारस्थायी परिकीगाप्रज्ञी। भाष्ये रमत्तस्य इमे कि दोपाः॥ म्रमानितो देवगुणीः स गोति। नाप्यस्य तस्मिन् स्पृक् संजनित । 5 प्रतिसंविदाती भवती विक्रीनी। भाष्ये रमत्तस्य उमे क् दोपाः ॥ परिभाष्यते चापि स पणिउतेभिः। ये कचिद्स्ती पृथकायसादी। निर्र्धकं बीवित् तस्य भोती। 10 भाष्ये रमत्तस्य उमे कि दोषाः॥ स शोचते वालु करोतु वालः। प्रतिपत्ति कीनोशिस्म विनय वुर्या। सुद्रव्खिती भौति म्रलन्धगाधी। भाष्ये रमत्तस्य [58 b] इमे क्हि दीपाः ॥ 15 चलाचलो भोति तृषां पद्येरितं। विचिवित्तत्तते एवनसी न संगयः। न तस्य जातू दृढ वृद्धि भोती। भाष्ये रमत्तस्य इमे कि दोषाः॥

<sup>1)</sup> Cf. supra p. 100, note 2. The glossator adds  $g_1\bar{a}maj\bar{a}la$  (does he mean  $indraj\bar{a}la$ ?),

<sup>2)</sup> Bahubhāshitri marg.

<sup>3)</sup> Hitherto found in the form osamvid only: but of Pali patisambhida.

<sup>4)</sup> kalam kurtan marg.

<sup>5)</sup> evan me bhavehyatīti pratishthā marg. This usage of qādha is best explained, perhaps, by the meaning 'Verlangen' (lipsāyām) quoted in B. R. from Lexx. only. The Tib. (71 a. 8) renders the word simply 775' 'bottom, depth'.

नटा पद्या तिष्ठति रङ्गच्ये । यन्यान पूराण गुणान्प्रभापते । स्वयं च गोती प्रतिपत्तिकीनो । भाष्ये रनतस्य उने कि दोवाः॥ शहरा सो भोति लघुर्निहानः। 5 पुनः पुनशास्थिते विवादग्। त्तो द्वारतो यार्वधर्गस्य भोती । भाष्ये रमतस्य स्मे कि दोयाः ॥ तंदाध्यते सत्यतं ग्रत्यस्यागः। प्रकल्पते विप्रकृतो यज्ञानो। 10 कपिर्वया चचलचित गीती। भान्ये रुगत्तस्य इमे व्हि दोषाः ॥ षे ॥ र्गनत भाष्यरिम चिर् पि कालं। न विन्दते प्रीतिनिक्तत्गतीष्यं। वां कि इवास्य पदस्य चित्तना। 15 प्रीति परे पत्र लगेर्गताम्॥ नेत्वचे सार्गिकास्ति किचिन्- ' गध्येऽस्ति तत्सार् सुप्रेगणीयः। भुक्ता वर्ष नेक् पुनः सर्वर्ष । लब्ध् नरेगोतुरमं प्रधानम् ॥ 20

1) anyeshām Bhīmādiçārānām marg.
2) The metre would require a correction to -dhrama- (ădhr being allowed in this verse) or -dhama-, both of which occur in the Açoka inscriptions.

<sup>3)</sup> sa- is merely intensive; cf. sacet. The Pali sasakkam, acc. to Ch., is adverbial only.

20

पवा तचं तहर्दवेकि भाष्यं। यया रसस्तहदिक्।यर्चित्ता । तस्गाद्धिभाष्ये तु रतिं विकाय। चित्तेष ग्रर्थं सर ग्रप्रमत्ताः॥ निक्रारागमधिकृत्याक्। 5 गक्ज सो वर्धात गोल्हालं। विचिकित्सको भाति स दृष्टिप्राप्तः॥ दष्टीकृतान्यस्य बह्दि<sup>(२)</sup>शोत्ती । यस्मान गिहे शीर्रातं प्रवाति॥ प्रज्ञा च तेषां भवती मुडर्वला। 10 परिकीयते बुद्धि न तस्य भौति । ज्ञानाच सो कीपति नित्यकालं। यस्मान मिद्वेशभिरति प्रयाति॥ कुतीर् यत्ती मलती मप्रती अनुष्य मर्वतीर लगेति तस्य । विक्ठयते च वने वसत्तं पस्मान मिहे अभिरातं प्रयाति॥ 15 क्शलेन चितेन सदा अनीर्घको । धर्मे च इन्दो न कि भौति तस्य। चवर्मकायम्य स भौति भूषो यस्मान निद्धे अभिरति प्रयाति॥ सदर्मक्न्द्रेन विक्तिनगूढः परिकोपते सर्वगुणोक्ति वा[50 n]ताः । शुक्तं च घातेति तमोऽधिगच्छती ।

<sup>1)</sup> prajnāmāndyāt marg.

<sup>2)</sup> vighātīni marg.

<sup>3)</sup> prajñātali marg.

<sup>4)</sup> Scan otara; cf. Pali.

यस्मान गिर्हेशभारितं प्रवाति॥ ष्रविशार्दो भौति प्रलीनचितः। प्रामीय तस्यो भवती न निर्ह्म । निह्नपापयस्तः जिचिलाङ भोती । गरगान गिहेरिग्राति प्रवाति ॥ ţ, यात्मा तु सात्रा च बुसीइप्राप्तः ईर्चावते वीर्ववत्रिपेतान् । वीर्यान्वितानां च घवर्ण भाषते यहनान मिहेऽभिर्ति प्रवाति ॥ पे ॥ गतसर्वद्रञ्खरम् तगरम् नागरं । ग्रपावपरिवर्शननाय गूलं। सर्वेश् ब्रेडिश् महा प्रशस्तं। 10 ते चीर्पमार्थे सततं भनस्य ॥ वर्नाराननधिकृत्यारः॥ मुङ्चंचो भोति गुद्धि चोद्तिः। प्रद्तिणं गृह्णात नानुजासनं । विषवगीलग्र म भौति विष्रं। 15 दीया ग्रगी कर्नरते भवति॥ उत्काषिडती भीति स नित्यकारां । गृरुस्यकर्गाणि सदा विधित्तपन्। ध्यानप्रकृणिश न तस्य कृत्यं। दोषा घगी कर्माते भवति॥ 20 तीलका संवायति तस्य रागी। रसारसेषु यसितः स मूर्व्हितः।

<sup>1)</sup> ceshakarmakarane marg.

न तप्यतेऽसात्रितरेतरेगा। टोपा घगी वर्गरते भवति ॥ गक्त्यां च भोती परिपाय तुष्ठी न द्रव्यितो भोति तथा विकोनः। मंकीर्गा भीनी संवेदोक गर्रभी। Б दोषा धनो कर्नरते भवति ॥ पे ॥ दिवा च रात्री च ग्रनन्यचित्री। भक्ते च चोडे च भवत्यभीद्गां। स्वनिर्विको भोति गृणैः स सर्वहा। टोपा ग्रनी वर्गरते भवति॥ 10 यत्यान्यसी पृद्धति लीविकानि । चगुत्तानस्त्रेश रतिं प्रवाति। पक्तिश नहीं: स न विन्दते रतिं। दोषा यनी कर्नरते भवति ॥ पे ॥

यय खलु मैत्रेयो बोधिगत्नो मन्।सत्नो भगवत्तगेतर्वोचत्। सुपरोत्तप्रवास्ते भगवत् 15 बोधिसत्ना भविष्यत्ति विक्तिप्रवा ये अयधर्मान् वर्जयिता क्तिनानि वर्माएयार्ष्ट्यते॥ एवमुक्ते भगवान्मैत्रेयं वोधिमन् गन्तमत्वगेतर्वोचत्। एवमेतन्मेत्रेय। एवमेत्यया वर्क्ति [50 b] मुपर्तितप्रवास्ते बोधिसत्ना भविष्यत्ति ये अयधर्मान्परिवर्जयत्ना क्तिनानि कर्माण्यार्ष्ट्यते। स्रपि त्नारोचयानि ते मैत्रेय प्रतिवेद्यामि ते। न ते बोधिसत्नास्तवागत-

<sup>1)</sup> Apparently to be scauned as dissyllable, if the reading be correct

<sup>2)</sup> Sayath $\bar{a}$  is the form (cf saced) postulated by Trenckner (apud Childers 473) as the original of Pali scyyath $\bar{a}$ ; though of course sa may be here simply the pronoun.

<sup>3)</sup> Evidently a proverbial phrase for 'food and raiment'. Cf Saddh.-P cited by B. R s v. coda.

शासने प्रस्निता गेषां नास्ति पोगो नास्ति ध्यानं नास्ति प्रकृणां नास्त्यध्यपनं नास्ति वाङ्गमुत्यपर्गेष्टिः। यपि तु गेन्नेप ध्यानप्रकृणाप्रभावितं तवागत्रशासनं ज्ञानसंस्कृतं ज्ञानसगर्द्तं यभियोगप्रभावितं । न गृद्धिकर्गात्तवेपाप्त्यप्रभावितं । यपुक्तयोगानामेतत्कर्म संसार्गाभरतानो पडत वेपाप्त्यं लीतिकाकृत्यपण्टिगोधः। न तत्र वोधिसवेन स्पृक्षोक्तान्त्राच्याः। मधेन्मेत्रेप वेपाप्त्योभिर्तो वोधिसवः मसर्वाप्तेः स्तूपिर्गं त्रिसाक्ष्ममक्तान्त्रस्तं लीताधातं पूर्पन् । नार्कं तेनाराधितो भन्नेपं न गानितो नापि सत्वृतः॥ वे ॥ तत्रं ज्ञान्यूर्तापः पूर्वतः रचौदेपाप्त्यक्तिर्वीधिसवः। सर्वस्तिरेकस्योद्देशस्वाध्यायानिग्रमस्य वोधिसवन्योपस्यानपरिचर्या कर्रणाया । जम्बूर्द्वीपप्रमाणीकोद्देशस्वाध्यायाभिन्युक्तस्य वोधिसवन्योपस्यानपरिचर्या वर्तव्या ॥ १० ते ॥ तत्कर्य क्रिनोः। इञ्चर्नेतत्कर्ण पडत प्रज्ञाकर्म । उत्तरं निकृत्तरं सर्वत्रेलोक्यप्रमिवित्रभ्यकृते तस्नातार्क् भैन्नेय वोधिसवेन योगार्थिकेन वोर्यमार्थ्यक्रामेन प्रज्ञान्वार्याक्रिकेच्यां स्वार्वाक्रव्यानितः॥ ।

प्रपचाराननधिकृतयारु '

ग्रहातची तस्य न भीति हरे ।

15 तपासंपर्ग नत्य न भोति मेरा।

रते घनवां स्य भवति नित्यं।

द्दीया चनी तस्य प्रयज्ञचारिगाः ॥ पे ॥

दोषानिनान्सन्यगयेत्य पणिउतः सर्यान्प्रपचान्यरिवर्त्वपीत ।

मुलभा सनर्वा कि प्रप[00 व]चचारिणः।

तस्मात्प्रपद्येन न संवर्षेत ॥

20

<sup>1)</sup> I retain here (cf. contra 50. 15, 55. 6) the MS. reading, finding some authority (Maukha ap. Zachariae, Beitr. ind. lex. p. 82) for the form.

<sup>2)</sup> Supra p. 2. 1, 4; cf. M. Vyutp. cxx. 1.

<sup>3)</sup> Dh.-s. § 134.

यायाच्छतं योजनकं परं वरं। यत्र प्रपन्नो स्तिप विद्यको वा । न तत्र वार्त न निवेत् वार्यान्मुहर्त्तनात्रं स्तिपंपत्र लोगः॥ नार्वार्थिकाः प्रत्रविता गुणार्थिका । गा वियक् बुर्वय इस्तचिताः। Б न बोर्शस्त तेत्रं न वापिर्वाणिया। स्वर्यस्य ग्रवाय प्रवश्च एते ॥ न पुत्र धीता न च वोर्शस्त भाषा । न चास्य मित्रं न च वन्ध्वर्गः। दास्यो न दासा न च ईश्चर्त्वं। 10 ना वियक् कुर्वय प्रविश्वता॥ कापायवस्त्राणि गृद्धित श्रद्धया । जात्तप्रजातिर्दिः निषीवतानि । शासप्रजासा उपशास भोव। प्रपञ्च वर्जित्व जनेय तातिम् ॥ 15 म्राशोविपात्रतय रौहचितान्। नरकाश्च तिर्परिवपयो पगस्य। प्रपञ्चचारस्य न गोत्ति हुरे। तस्माहि द्वार्ती जनवेत वीर्यम् ॥ वे ॥ इमेन योगेन सभेत गृद्धि। 20 त्त<sup>(3)</sup>पित्र कर्नावर्**षां ग्र**शेपं । धर्षेति मारं सचलं सवाक्तं यो धीरु तस्यैव जनेति चातिम् । इति ॥

1) Apparently for  $sy\overline{a}t$  (Pali  $siy\overline{a}$ , Açoka  $siy\overline{a}$ ).

<sup>2)</sup> pa added in margin; but the whole line seems corrupt as regards metre.

संतेपतस्तत्रानर्घविवर्धनमुक्तं । तस्नाति मैत्रेप वोधिसत्वयानिकेन कुलपुत्रेण वा कुलडि हित्रा वा पश्चिमायां पञ्चात्यो सद्धर्मप्रलोपे वर्तमाने उत्ततनानुपक्तेन स्वस्तिना परिमोक्तुकामेन सर्वकर्मावरणानि तपितुकामेनासंसर्गाभिरतेन भवितव्यमरणयवनप्रा-त्तवासिनानभिषुक्तसत्वपरिवर्धितेनात्मस्खिलितगवेषिणा परस्खिलितागवेषिणा तुष्णी-भावाभिरतेन प्रज्ञापार्गिताविकाराभिरतेनेति॥

सार्यर लमेघेऽप्यनर्थवर्जनमुक्तं । ताबित्पण्डाप च्रति पावद्स्य कार्यस्य प्राप्तिर्भव-ति । स्रन्यत्र पेषु स्थानेषु चएडा वा कुद्धारास्तरूणावत्ता वा गावः प्रकृतिद्वःशीला वा तिर्यग्योनिगता । विदेठनार्भिप्राया वा स्वीपुरूषदार्कदारिका बुगुप्ति[00 b]तानि वा स्यानानि । तानि सर्वेणा सर्व वर्जयतीति ॥

10 मनेनितर्दार्शतं भवति पर्षेट शिय वाधाकर एवंविधे <sup>(१)</sup> तदवर्जयत म्रापत्तिर्भव-तीति॥

ग्रय पर्वेचमाग्वनर्ववर्जनमुक्तां कोभैतन्त्रभ्यते सर्वनिष्पालस्यन्दवर्जनात् । पालमत्र परार्वे । तदर्वे यः स्यन्दो न संवर्तते । स निष्पालतादर्जीयतच्यः ॥

यया चन्द्रप्रदीपसूत्रे कापसंवर्गध्ये पद्यते। न कृत्तलोलुपो भवति न पादलोलुपः कृत्तपादसंपत इति ॥

तद्या दुज्धम्यासूत्रेशिय देशितं क्स्तिवितेषः पाद्वितेषो श्वावनं परिघावनं लङ्गनं प्रवित्तेषो श्वावनं परिघावनं लङ्गनं प्रवित्तेषा स्वनित्पुच्यते कापदीष्ठुल्यिमिति॥

<sup>1)</sup> pañcāso MS. I have again followed the Tib.; see p. 88, n. 6.

<sup>2) °</sup>karam evamvidham, MS.

<sup>3)</sup> satvārthaļ corrected to parārthaļ. The Tib. (73. b. 7) मृद्ध में दें confirms our reading.

<sup>4)</sup> syanda (syandana p. 119.1) apparently = 'waste, streaming away'. The Tib. has  $\frac{1}{2}$  'cleaning away', 'removal'; compare the beginning of Chapter VI.

<sup>5)</sup> Hitherto in lexx. only; M. Vyutp. cix. 20. cited and corrected in Böhtl 26 Nachtr. Cf. Pali duṭṭhulla.

10

मार्षधर्गतंगीतिसूत्रे तु यवा वोधिसत्वानां पर्धार्यस्वर्म न वात्पते । तवा स्पष्ट-मेव परिदोषितं गत्विक्तांसद्दम्यन् वोधिमत्वनां कापकार् पत्विक्तांखदाद्वार्म पत्विक्तिन्मन-स्कर्म तत्सर्वे सत्वावेतितं प्रवर्तते मङ्गवार्गणाधिपतेषं मृत्वाहिताधिष्ठानिनिर्मतं सर्वसत्व-ग्वेत्तसुखाध्याणयप्रवृत्तं । म एवं व्हिताजवः एवं संत्रोभवति । ता गया प्रतिपत्तिः प्रतिप-त्तव्याया सर्वसत्वानां व्हितावका सुखावका च ॥ ये ॥ ग्रायतनेषु प्रून्यप्रामवत्प्रत्यवेत्तणा ६ प्रतिपत्तिः । न चायतनपरित्यागं स्पृक्त्यतीति ॥

चार्यगानगज्ञमूत्रेश्युतं । तत्ववापि नाग क्तिनार्ताः प्रविशति । एवमेव यतो यत एव चित्तस्य क्तिं भवति ततस्तत एव गारो श्वतारं लगते । तस्गातसदाक्तिचित्तेन वोधिसत्तेन भवितव्यं । तत्रेयमिक्तिचित्तता पिद्दं सर्वाकार्यानायाः शृन्यतायाः परिप्रिति ॥

का पुनरियं सर्वाकार्वरोपेता श्रृन्यता । येवं वोधिनवर्वाया श्रपरित्यागेनाभ्यस्यमा-ना । ग्रभ्यस्ता वा । सर्वभावंशृन्यना । एषा च रलचूटमूत्रे विस्तरेगााष्ट्याता ॥

तवात्तयगतिसूत्रे अपि दर्शितं। पापवा[ा ग]नागवुग्गलागं धर्माणां प्रक्षणाय कृद्ं जनयतोत्यत्रं प्रस्तावे पानि चान्यानि पुनः वानिचिद्न्यान्यपि चित्तवित्तेपकराणि पानि समाधिस्त्रन्धस्य विपताय संवर्तते । चयगुच्यते सगाधिवपतः। पाविद्ने उच्यते पा- 15 प[का] धकुशला धर्मा इति ॥

जितासमुचये शीलपार्मितायाननर्यविवर्जनं पचनः परिच्छेदः॥ ॥

<sup>1)</sup> A form new to Skt.; but see Ch. s. v. adhipateyya.

<sup>2)</sup> Hitherto in lex. only. «Erfüllung» Mahāvy utp. 244. 71 Richtig Pali pāripūrī», Böhtl. 2 Nachtr.

<sup>3)</sup> M. Vyutp. xxxix. 2.

10

रवनेताभिः स्मृतिभिर्निष्यासस्यन्द्नवर्तनं सिध्यति । मा च स्मृतिस्तीत्राद्रादवेत् । तत्राद्रः कार्येषु स[६। ៤)र्वभावेगभिगुष्यंग् । ग्रवशाप्रतिपतः । ग्रवं चाद्रः जनव्यमासात्म्यं जाता तात्पर्येण जावते । वस्तावद्यं शनो नाम । य ग्रायीतयमितमूत्रे जमव उत्तः ॥

तत्र वातमा शमयात्तयता। या चित्तस्य शासिक्षणशिक्षित्वत्तेपकेन्द्रियसंवमः। सनुइतना । सनुवक्तता स्रचपलता सच्चलता सीन्यता गुप्तता कर्गणयता सातानेवता एका- इ
स्ता एकारानता संगोणकावर्तनता विवेवहरितः कायविवेकिष्ठितार्विधमो उर्णयमुख्यनामकारताल्पेच्क्ता । यावदीर्यापयगुप्तिः कालचता समयवता मात्रज्ञता नुक्तिवता।
सुभर्ता सुपोपतेत्यादि॥

िकं पुनर्स्य जनस्य नाकृतन्यं यद्याभूनज्ञानज्ञननर्जाक्तः । यस्मात्मेमाव्हितो यद्याभूतं प्रज्ञानातोत्यवर्नम् निः ॥

गयोतं धर्मसंग्रितं । सनाव्तिननमा पयागृत्दर्शनं भयति । ययाभृन्दर्शनं व्याधिसतः स्य सत्तेषु मक्त्यस्णा प्रवर्तते । एवं चास्य भयति । इदं मया ममाधिनुत्वं सर्वधर्मययाभू- तद्र्शनं च सर्वसत्यानं निष्पाद्चितव्यं । स तया मक्त्यस्णाया मंचीव्यमानो अधिजीलमधि- चित्तनिधप्रत्वं च जित्तां परिपूर्वं। चतुरां सन्यव्यनंत्रोधिमिन्संत्रुध्यते । तस्मान्मया जीलसु- वित्रतनाप्रक्रम्येनाजिष्ठिलेन भिवतव्यमिति । इदं जमयमाक्तात्म्यमात्मनः परेषां चानसापा- 15 पादिद्वःखसमितक्रमानसलीकिकलोकोत्तरसुखसंपत्प्रकर्षपार्प्रात्यात्मक्रमयमस्य तद्भि- लापेणातापो भावपितव्यः । स्रादीसमृक्तस्यतिवे जीतलज्ञलागिलापिणाः । तेन तोस्र स्रादरी भवति जित्तासु । तेनापि स्मृतिस्पतिष्ठति । उपस्थितस्मृतिर्निज्यलं वर्ज्ञपति ।

<sup>1)</sup> See p 26 note 3 and add ref. to Burnouf, Lotus p. 289 and Vaijayanti p. 111, 187. The present abstract form is new.

<sup>2)</sup> B. and R refer to Cat. Br. 11. 5.7.1 (= Weber p. 867) only.

<sup>3)</sup> For this group cf. M Vyutp. (126. 41-43)

<sup>4)</sup> Hitherto in M. Vyutp. (126.28) only.

<sup>5)</sup> This paragraph is cited in the comm. to the Bodhicary avatara, Ch. IX, (ed. de la Vallée-Poussin, p. 237), with variants: asya camathasya... tasyātmāhito [for tasmāt samāhito?] and ouktavān munir iti. Compare ibid. p. 235.15: samāhita cittasya... yathābhūtaparijūānam utpadyata iti.

<sup>6)</sup> Cf. 117. 10 supr.

यश निष्यालं वर्त्रपति तस्यानश्री न संभन्न[62 योत्ति । तस्मादात्मभावं रितितुकामेन स्मृ-तिनूलनन्त्रिय्यं नित्यनुपस्यितस्मृतिना भवितव्यं ॥

म्रत एवीयपरिपृच्छायां गृव्हिणं बोधिमत्रमधिकृत्योक्तं । तेन मुरामैरेवमखप्रमाद-स्यानात्प्रतिविर्तेन भवितञ्चनमत्तेनानुन्मतेनाचपलेनाचजलेनासंधात्तेनामुखरेणानुबडे-5 नानुहतेनोपस्यितिस्मृतिसंप्रज्ञन्येनेति॥ त्रत्रैय च प्रत्रवितवोधिसवमधिकृत्योक्तं स्मृ-तिसंप्रजन्यस्याविनेप इति॥

तत्र स्मृतिः ग्रायर्तवयुरम्त्रे अभिक्ति। यया स्मृत्या सर्वन्तेशानां प्राहुर्भावो न म-वति । यया स्नृत्या मर्वनार्यार्नणामत्रतारं न द्दाति । यया स्नृत्या उत्पद्ये वा कुमार्गे वा न पतित। यया स्न्त्या हीवारिकानूनया मर्बेपानकुणलानां चित्तचैनिकानां प्रमाणानवका-10 श्री न द्दातीयनुच्यते नन्यकुरमृतिरिति॥

मंप्रजन्यं तु प्रजापारिनतापानुका । चर्च्यरामीति प्रजानाति । स्थितः स्थितो उस्मी-ति प्रज्ञानाति । जवानः जवित इति प्रज्ञानाति । निष्यमो निष्यमो उत्मीति प्रज्ञानाति । यद्या यद्या चास्यः ऋायः स्थितो भत्रति तद्या तद्येव प्रज्ञानानि ॥ पे ॥ सोऽतिक्रामन्त्रा प्र-तिक्रागन्या संप्रवानंशारी भवति । चालोकिते विलोकिते मीर्पा जेते प्रमारिते संघाटीपट्र-15 पात्रचीवर्धार्गो । चणिते पीते खादिते निहाक्तनप्रतिविनोदने घागते गते स्थिते नि-पर्षा मुप्ते ज्ञागरिते भाषिते तुर्णााभावे प्रतिमंत्रपने संप्रज्ञानंद्यारी भवतोति ॥

<sup>1)</sup> ātmarakshāmūlalāraņam smṛtir iti marg.

<sup>2)</sup> Unnada is new to Skt.; though Ch. quotes a Pali unnala which the comm. explains by mananalam ukkhipitra. Thus anunnada would differ little in meaning from anuddhata immediately following. The Tib. equivalent appears to be रो'र्नेर्प (76 a. 2) 'not furious' (?).

<sup>3)</sup> Cf. Bodhic. V. 33.

<sup>4)</sup> The MS. has 'jānacārī here and 'nancā' just below.

<sup>5)</sup> Cf. Senart, Mhv. I. 418; and Divyav. 473.6.

<sup>6) &#</sup>x27;Dispelling'. Noun-form new in Skt.; though Cb. gives paticinodana.

5

जोलं हि समाधिसंवर्तनीयं ॥

यद्योक्तं चन्द्रप्रदीपसूत्रे । तिप्रं समाधि लभते निर्द्भण । विषुद्धणीले अस्मित्रीनुणंस इति ॥ म्रतोऽवगम्यते ये केचित्समाधिकृतवः प्रयोगास्ते शीलान्तर्गता इति । तस्मात्समा-ध्यर्थि[62 b ]ना स्मृतिसंप्रजन्यणीलेन भवितन्य । तथा जीलार्थिनापि समाधी पत्नः कार्पः तत्रैव सूत्रे वचनात्।

ध्यानानुशंसेषु कि पठाते।

नासी भोति ग्रनाचारी ग्राचारे मप्रतिष्ठितः।

गोवरे चरते योगी विवर्जीत स्रगोवरं ॥

निष्परिदाक्विकारी गृप्त इन्द्रियसँवृत । इति ॥

एताभ्यां च जीलसगाधिभ्यानन्योन्यमंबर्धनकराभ्यां चित्तकर्नपरिनिष्पत्तिः एतावती 10 चेपं वोधिसत्रशिता यद्वत चित्तपरिवार्ग । एतन्मूलतान् सर्वसत्रार्थानां ॥

उत्तं ज्यार्यर्लमेषे । चित्तपूर्वङ्गमाद्य सर्वधर्माः । चित्ते परिज्ञाते सर्वधर्माः परिज्ञाता भवति । ग्रपि तु

चित्तेन नीयते लोकः चित्तं चित्तं न पश्यति ।

चित्तेन चीवते कर्म शुभं वा यदि वाशभम् ॥

15

चित्तं धमते उलातवत् । चित्तं धमते तुरङ्गवत् । चित्तं दक्ते देवाग्रिवत् ।

<sup>1)</sup> samādhaye samvartate marg.

<sup>2)</sup> Tib. 경독'취도자'취도' (76 b 2). See Rh. Davids in J. R A. S. for 1898, and Lal.-v. apud Burnouf. Lot. 865.

<sup>9) °ি</sup>ন্নে প্লানু° MS. I have preserved the u of the MS. (cf. Pali), though elsewhere it is written with a.

<sup>4)</sup> paridāha is new as a noun in Skt.: but cf. Divyāv. 420. c and Pali usage.

<sup>5)</sup> Vajracch. p. 40. 8 sqq.

चित्तं क्रिते मक्राम्बुवत् ॥ स एवं व्युपपरोत्तमाणि धित्ते सूपिस्वतस्मृति विक्रिति न चित्त-स्य वशं गच्क्ति । ऋषि तु चित्तमेवास्य वशं गच्क्ति । चित्तेनास्य वशीभूतेन सर्वधर्मा व-शीभवत्तीति ॥

तथार्पधर्मसङ्गीतिसूत्रेऽप्युक्तं । मितिविक्रमो बोधिसव ब्राक् । योऽयं धर्मा धर्म इत्यु-द्यति नायं धर्मी देशस्यो न प्रदेशस्योऽन्यत्र स्वचित्ताधीनो धर्मः तस्मान्मया स्वचित्तं स्वा-राधितं स्वधिष्ठितं सुसमार्ष्ट्यं सुनिगृक्तितं वर्तव्यं । तत्वस्य केतोः । यत्र चित्तं तत्र गुण-दोषाः । नास्ति निश्चित्ततायां गुणदोषः । तत्र बोधिसवो दोषेभ्यश्चितं निवार्य गुणेषु प्र-वर्तयति ॥ तद्वच्यते । चित्ताधीनो धर्मी धर्माधीना बोधिरिति ॥ व्रयं भगवन् धर्मं समा-दानः सुखाभिसंबोधाय संवर्तत इति ॥

10 ग्रार्थग्एउट्यूक्सूत्रे ४पि वर्षितं । स्वचित्ताधिष्ठानं सर्वबोधिसर्वचर्षा [63 a] स्वचि-त्ताधिष्ठानं सर्वसत्वपरिपाकविनयः॥ पे ॥ तस्य मन कुलपुत्रैवं भवति । स्वचित्तमेवोप-स्तम्भियतव्यं सर्वकुशलमूलैः । स्वचित्तमेवाभिष्यन्द्ियतव्यं धर्ममेधैः। स्वचित्तमेव परि-शोधियतव्यमावरुणाप धर्मेभ्यः। स्वचित्तमेव [६]ठोकर्तव्यं वीर्पेणेत्यादि ॥

तषात्रेव मापारेव्यदर्शनाकुलीभूते ऋार्यमुधने रस्ननेत्राया नगरदेवतायास्तदर्शनार्ध-16 मिपमनुशासनी । चित्तनगरपरिपालनकुशलेन ते कुलपुत्र भवितव्यं सर्वसंसार्विषपरत्य-

<sup>1)</sup> This compound is new; the Tib. 직접 지하 agrees with the meaning 'examine', assigned to upapariksh in Divy-Index.

<sup>2)</sup> The abstract form is new; but cf. the niccittasamādhi of M. Vyutp. XXI. 34.

<sup>3)</sup> dharma MS.

<sup>4)</sup> Tib. ጣቼጂ'지'

<sup>5)</sup> The passage that follows is considerably abridged from the text as preserved in MS. H (see p. 34 note 4) ff. 226. a. 5 — 227. b. 7.

<sup>6) °</sup>prayuktena. H.

संवसनतया। चित्तनगर्गालंकार्प्रयुक्तेन ते कुलपुत्र भवितव्यं द्र्णीत्यागतवलाध्यालम्बन्धैन्तया। चित्तनगर्परिशोधनप्रगुक्तेन ते कुलपुत्र भवितव्यं सर्ववतासंगार्मराव्ययंनाभिषुक्तेन ते कुलपुत्र भवितव्यं सर्ववतासंगार्मराव्ययंविगविवर्धनतम्या। चित्तनगर्व्वर्षाधनद्वरासद्ताभिनिर्न्तर्प्युक्तेन ते कुलपुत्र भवितव्यं सर्वक्तेणमार्नायिक्षपायमित्रमार्चकानवर्गद्वतिया। चित्तनगर्प्रविद्यर्गाप्रगुक्तेन ते कुलपुत्र भवितव्यं मर्क्तिपायमित्रमार्चकानवर्गद्वतिया। चित्तनगर्प्रविद्यस्यपुक्तेन ते कुलपुत्र भवितव्यं मर्क्तित्रस्याप्रगुक्तेन ते कुलपुत्र भवितव्यं विपुलधर्मव्कृत्रमर्वाकुशलधर्मप्रतियक्ताभिनिर्क्र्यात्या। चित्तनगर्वव्यर्गाप्रयुक्तेन ते कुलपुत्र भवितव्यं विपुलधर्मव्कृत्रमर्वाकुशलधर्मप्रतियक्ताभिनिर्क्र्यात्या। चित्तनगर्वव्यर्गाप्रयुक्तेन ते कुलपुत्र भवितव्यं स्राध्यात्मित्रवाक्त्यव्यः सर्वत्रगतसंप्राप्रयातया। चित्तनगर्वव्ययः स्वावर्वः सर्वावर्गाप्यात्या। चित्तनगर्वव्ययः प्राध्यात्मित्रवाक्त्यः सर्वावर्गात्यः सर्वावर्गात्यः। यावदेवं चित्तनगर्विश्वयभियुक्तेन कुलपुत्र वोधिमव्यन शक्तं सर्वज्ञुशलस्यस्यान्तर्गाः। यावदेवं चित्तनगर्विश्वयभियुक्तेन कुलपुत्र वोधिमव्यन्यः शक्तः सर्वज्ञुशलस्यस्यान्तरम्यम्यानित्रयः। यावर्ववं चित्तनगर्विश्वर्यः। तथा कि तस्य वोधिसवर्ययेवं चित्तनगर्विः। । प्रापित्रयः सर्वावर्गानि पुरतो न संतिष्ठते। वुत्वदर्शनावर्गा वा धर्मप्रवणावर्णा वेत्यादिः।

तस्गाद्यबस्यितमेवं । चित्तपरिवार्मेवं बोधितव्यभिति । तज्ञाचपलचेततः ॥ गमाज्ञ न चलेज्ञितं बालाचेष्टानिवर्तनात् ॥ स्रसंप्रजन्यपर्तल्लस्य गुपितस्मृतेश्य चित्तं चलति समीक्तित्रादालम्बनाद्न्यत्र नीपमानवात् । पदा तु स्मृतिसंप्रजन्येन बाल्याश्रेष्टा निवर्ति- 16

<sup>1)</sup> Dh.-s. § 76.

<sup>2)</sup> adhyālambana (noun-form new) app. = 'reaching'; for the verb, cf. Saddh.-P. ap. B. & R., who however propose to correct the text.

<sup>3)</sup> Cf. brahmalāyika in Sk. & Pali.

<sup>4) -</sup>mrdyato H. Compare p. 32. 11 supra.

<sup>5)</sup> osarvao om. A.

<sup>6) °</sup>dvāraviv° II; and the marg. of A. further explains: vastubodhitam jagat syāc citte vivrte.

<sup>7) °</sup>asambhavanatayā II.

<sup>8)</sup> pariguddhyo II.

<sup>9)</sup> na tishthanti. A.

चत एव धर्मसंगोतिसूत्रे देशितं । यः सत्नान् रत्तितः स शोलं रत्ततीति । धनया वानी-येन मात्त्र्यानेण सक् रक्तेवस्यादिषु लोकरता च कृता स्यात् । एवं भोग्येषु जलस्यलेषु मूत्रपुरीपन्नेष्मपूर्वानां कुतिसतानां रक्त्यरकृति चीत्मर्गन कुर्वादेवननुष्यचित्तरतार्थं ॥

सद्दर्मस्मृत्युपस्थाने च रक् उत्सिष्टं कृत्वा उनुत्तिम्टाक्रिपद्दतः प्रेतगितिः पद्यते ॥
तवा वोधिसन्तप्रातिनोनेऽप्यप्रसाद्परिक्र्र उक्तः । न पुरतो द्त्तवाष्ठं वादितव्यं न उ
पुरतः खेटे नितिसव्य इति । एप च गीर्वलकानिधिः सर्वद्रष्टव्यो न ब्रक्तचारियेन । ब्रन्न
तु मूत्रे ब्रक्तचार्यधिकारः तेषु गुरुतरापत्तिभपतंदर्भनार्यं ॥ यवार्त्रवाक् । नोक्चैभीपिणा
भवितव्यमिति ॥ न चार्यं विधिः प्रादेशिकाः । तथा ब्रक्तपरिष्क्व्यामित्युक्तं न च वधसद्योन वोधिसत्तेन भवितव्यगिति । तथा प्रातिगोत्ताद्यि लोकाप्रसादकर्गन्वेश्य वर्धनोयं । तब तावद् ॥

नुखपूरं <sup>६)</sup> भुद्धीत सणव्दं प्रमृताननः । <sup>(६)</sup> प्रलम्बपादं नामीत न वाङ्कं गर्दपेतसनम् ॥

एवं स्वपनप्युतप्रेरय दृष्ट्वा मुद्रा च लोकाप्रमारं रतित । म्रप्रसाद्वर्यचनवर्तनं तु न सुकर्गिति स्नर्णवोधनार्यनुपदर्श्यते ।

<sup>1)</sup> diçā marg. With this paragraph compare Bodhic. V. 93 a

<sup>2)</sup> So clearly the MS. for the usual ucchishta.

<sup>3)</sup> These precepts do not occur in the Bhikkhu-pātimokkha of the Pali; but compare precepts 76, 79 of the similar work preserved in Chinese (Beal, Catena p. 286) Cf. Bodhic. V. 91.

<sup>4)</sup> K.F. 253.

<sup>5)</sup> Cf. Pali Lucchipuram 'bellyfull'. This stanza occurs at Bodhic V. 92.

<sup>6)</sup> This precept which has no parallel in the Pratimokshas as known from Pali, or as yet translated from Chinese interestingly illustrates a familiar posture for kings and other laymen found in Buddhist art, e. g. in the Amaravati-sculptures (Fergusson, Tree and Serpent Worship p. 193 fin.).

श्चार्यसागर्गितसूत्रे देशितं । नावलीनवचनो भवति । न व्यवकीर्पावचनः । नावस्य-न्द्नवचनः । नोज्ञ्वालनवचनः । न रागानुनीतवचनः । न प्राकृतवचनः । नासंर्वितव-चनः । न व्यापादसंधुतागवचनः । न चञ्चलवचनः । न चपलवचनः । न नटर्ङ्ग[64 b]वच-नः । न मुखसाद्यवर्गेपणावचनो भवतीति ॥

मार्यत्वागतगुङ्गिनेत्रेऽप्याक् । न खलु पुनः कुलपुत्र वोधिसत्वस्य वाप्रका वा द्वष्टा वा मूढा वा क्तिष्टा वा ' तुषाच्याकर्णा वा स्वपत्तोत्कृपंणावचना वा ' पर्पतिनेप्रक्व-चना वा ' मात्मवर्णानुनयवचना वा ' पर्वर्णाप्रतिधवचना वा ' प्रतित्तीतार्णावचना वा । माभिगानिकाच्याकर्णावचना वेति ॥

श्रार्यर्शभूनकमूत्रेअप्युक्तं । पेपं वागननोत्ता स्वसत्तानपरसत्तानविनाशनी तथाञ्चपां 10 वाचं प्रकाप । पेपं वाक् स्विग्धा मृद्धी मनोत्ता मधुरा प्रियकरणी मनम्बापकरणी कितकरणी कर्णां कर्णां कर्णां कुर्वंगमा प्रेमणी वर्णाविष्पष्टा वित्तेषा श्रवणीया श्रविश्रिती बद्धाननक्ताला वद्धानमित्रा वद्धानमा प्रेमणी वर्णाविष्पष्टा वित्तेषा श्रवणीया श्रविश्रिती बद्धाननक्ताला वद्धानमा वित्तप्रशस्ता सर्वसवक्तिसुखावका मनउत्सावकरी मनः प्रद्वादनकरी स्वपर्सत्तानप्रमोदनकरी रागदेपमोक्तर्मक्तां श्राप्रशमनी तथाञ्चपां वाचं निश्रार्यति । यात्रदितिक्रासपूर्वकानिय वचनं परिकार्य परिक्रतीति ॥

15 मार्पगानगञ्जमूत्रे तूर्ता । गुरुवचनानवर्मर्नतिया । पर्वचनानाच्छिन्द्नतया चार्य-प्राकावचनी भवतीति ॥

<sup>1)</sup> Cf. p. 7 note 5.

<sup>2)</sup> The reading of MS. is apparently kshāṇa: Tib. ই্ৰামান' 'bruised, impeded'.

<sup>3)</sup> nivāçanī MS. but the Tib. 저士气적'지工进气'건' makes the correction certain (79. b. 7).

<sup>4)</sup> So MS.; qu. correct to premaņīyā (Lal. v. 59.10)?

<sup>5)</sup> Apparently, like Pali anissita (acc. to Childers p. 217) 'independent'.

<sup>6)</sup> The Tib. equiv. is  $\eta \tilde{z} \tilde{\gamma}$  from a root for which Jaschke gives the meaning 'break', both literally and metaphorically ('break a command').

б

10

15

धर्मसंगीतिसूत्रेऽट्युक्तं। गगनगञ्जो बोधिसत्व म्राक्। न बोधिसत्नेनैपा वाग्भापितव्या यपापरे व्यापग्रेत । न सा वाग्भापितव्या यपापरे तापग्रेत्। न बोधिसत्नेन सा वाग्भापितव्या यत्परो ज्ञानीपात्। न सा वाग्भापितव्या यापार्था निर्र्धा। न बोधिसत्नेन सा वाग्भापितव्या यपा न विग्वानुत्पाद्येत्। न सा वाग्भापितव्या या सत्नानां न कृद्यंगमा न पौरी न क्षर्मसुद्धा (७५ ०) न सा वाग्भापितव्या ॥

संतेपतस्तु पराप्रसाद्र्ता श्रार्यसाग्रमितसूत्रे देशिता । श्रपर् एक धर्मी मङ्गपानसंग्र-कृष संवर्तते स्वस्वलितप्रत्यवेतवातया सर्वस्वानुरत्तेति ॥

एषा र्त्तात्मभावस्य । पद्यापरैर्न नाश्येत । पद्या न परात्र नाश्येत् । म्रस्य तु ग्रन्यवि-स्तरस्यापं पिएउर्थि वोधिसत्नेन मनसा नित्यं धार्रायतन्यः ॥

मुनिश्चलं सुप्रसन्नं घीरं साद्रागीर्वं।

सल्ङां सभवं शालं पराराधनतत्परम् ॥

म्रात्नसत्ववशं नित्यननवर्षेषु वस्तुषु ।

निर्माणिनव निर्मानं धार्याम्येप गानसम् । इति ॥

किमेतावती म्रात्मभावर्ता। न हि। किं तर्हि भैषज्यवसमादिभिः सह। तत्र द्वि-विधं भैपज्यं। सततभैपज्यं गुनिप्रत्ययभैपज्यं च।

तत्र सततभैषग्यनिधकृत्यार्यर्हामेघे अभिक्ति । तस्मात्विपाउपात्रादेत्रं प्रत्यंशं स-व्रह्मचारिणां स्थापयति । द्वितीयं द्विष्वितानां तृतीयं विनिपतितानां चतुर्धमात्मना परि-भुद्धे । परिभुञ्जानो न रैक्तः परिभुद्धे असक्तो अगृद्धो अनध्यवसितः । स्रन्यत्र पावदेव काय-स्य स्थितये । यापनाये । तथा परिभुद्धे यथा नातिसंत्तिष्ठितो भवति । नातिगुकृकायः ।

<sup>1)</sup> The play on words is obvious. For nirmāṇa (Tib. 전기기) compare nirmāṇakāya in Wassiljev 127 (137) These stanzas occur at Bodhic. V. 55, 57. with the reading suniccitam in line 1.

<sup>2)</sup> liga marg.: compare the gloss in Childers s. v. sallelhiyam. Neumann (tr. Majjhiman. pref. p. XVI) objects to the connexion of sallelha etc., with Vlikh, but his own derivation (ibid. I p. 22) is not convincing.

तत्नास्य हेतोः। म्रतिसंलिखितो हि कुशलपत्तपराद्युखो भवति । म्रतिगुरुकापो मिह्या-वष्टब्धो भवति । तेन तं पिएउपातं परिभुत्य कुशलपत्ताभिमुखेन भवितव्यमित्यादि ॥

सार्यर सराधावट्युक्तं । तेन ग्रामं वा नगर् वा निगमं वा पिएडाय चर्ता धर्मसेनाक्तं संनक्त पिएडाय चर्तवं । तत्र बातमो धर्मसेनाक्तः । स्रमनम्रापानि स्पापा दृष्ट्वा न प्रतिक्तव्यं । मनम्रापानि दृष्ट्वा नानुनेतव्यं । एवं ननम्रापाननम्रापेषु शब्द्गन्धरसस्प्रष्टव्येषु विस्तिषु नानु(६६ ७)नेतव्यं न प्रतिक्तव्यं । इन्द्रियमुसंवृतेनानुत्तित्तवनुषा पुगमात्रप्रेनिगाा । द्वातानिवित्तेन पूर्वधर्ममनसिकारमनुत्मृतता नामिपप्रतिप्ताम सत्तत्या पि एडाय चर्तव्यं साबद्गनचारिणा च भवितव्यं । यतम्य पिएडपातो लभ्यते तत्रानुनयो न कर्तव्यः यतम्य न लभ्यते तत्र प्रतिष्ठातो नोत्याद्यितव्यः । दशकुलप्रवेणे न चैकाद्याः । त्वुलाद् भिता न लभ्यते। तथापि न परितप्तव्यं एवं च चित्तमुत्पाद्यितव्यम् । एवं बद्ध-कृत्याः कृति स्रमणदालापमृक्षत्वयो न तैर्व्युवं मन दातव्यं । इदं तावद्गम्र्यं पन्मामते समन्वाक्र्रित । कः पुर्ववादो पित्तवां दास्यित्त । तोनैवनपरितपता पिएडाय चर्तव्यं ॥ पे चास्य सत्याद्यनुप म्राभासमागव्युत्ति स्वीपुरुपदारकदारिकाः । स्तर्णात्विप्तर्यं पोनमानिस्तर्म नेत्रीवार्णाचित्तनृत्याद्यितव्यं । तथाक् करिय्यामि यथा ये मे सव्याद्यनुषा म्राभास्ताम निर्मादक्ति पिएडपातं वा दास्यित्ति तान्तुमितगामिनः करिष्यामि । ताद्र्यं पोगमाय-तस्ये । तेन लुक्ते पिएडपातं वा दास्यिति तान्तुमितगामिनः करिष्यामि । ताद्र्यं पोगमाय-तस्ये । तेन लुक्ते वा प्रापीतं वा पिएडपातं संगृक्त समन्ताचतुर्द्धं व्यवक्रीकपितव्यं । क

<sup>1)</sup> For both phrases cf. Lalit-v. p. 230 ad fiu.

<sup>2)</sup> Hitherto only found in M. Vyutp. (127. 25); but cf. Pali bahukicca.

<sup>3)</sup> gravana MS., a common confusion in MSS.: cf. B & R. s. v.

<sup>4)</sup> Cf. Divy. 425.13 and Morris in J.P.T.S. for 1891, pp. 1, 2 and Trans. Or. Congr. (1892) I. 487. The context as well as the Tib. equiv. 35' helow, where the word occurs twice, shows that the meaning is 'scanty'; and neither 'bad' (Co. well, Böhtlingk) nor 'rough' (Morris). Morris's contention that lüha really = ruksha seems indeed to be disposed of by the passage at p. 181. 4., where the two occur together.

इक् ग्रामनगर्निगमे दरिद्रः सतः । यस्यास्मात्यिणडयातात्संविभागं करिष्यामि । यदि द्रिः सत्वं पश्यति तेन तात्विपाउपातात्संविभागः कार्तव्यः। यथ न काञ्चत्मतं द्रिः प-एर्यात । तेनैवं चित्तमुत्याद्यितव्यं । सत्यनागासगताः सत्रा ये गम चत्र्य द्याभामं नाग-च्कृति । तेपामितः पिण्डपाताद्यं प्रत्यंशं निर्यातपामि । दत्तादानाः परिभुञ्जतां । तेन त-त्यिएडवातं गकीता तदरएवावतनमभिक्तः धीतपाणिना जीभनतमाचारेण श्रमणाचारि- ६ त्रवालप[66 a]सगतागतेनाधिष्ठानाधिष्ठितेन पर्पङ्कः बद्धा सिपएउपातः परिभोक्तव्यः ॥ षे ॥ परिभञ्जता चैत्रं मनसिकार् उत्पाद्चितव्यः । सत्यित्मन्कापे अभीतिः क्रिमिक्स्-सक्ताणि। तान्यने नैबीवता सुखं फान् (विक्रुत्। इर्रानी चैपामामिषेण संप्रकं कारिप्या-नि । बोधिप्राप्तश पुनर्धर्मेणा संप्रक् किर्ध्यानि । पदि पुनरस्य लुक् पिएडपातं भवति ते-नैवं चित्तमृत्पाइमितव्यं । लुकुाकारुतया में लघः कामी भविष्यति प्रकामातम उच्चारप्र- 10 स्रावनिष्यन्द्रश्च मे परोत्तो भविष्यति । स्रद्धादेयं च परोत्तं भविष्यति । कापराघता चित्तरा-घुता च मे भविष्यति । चल्पन्नानिष्ठम् ने भविष्यति । पत्रस्य प्रभतः पिएउपातो भवति तत्रापि मात्राभोतिनां भवितव्यं उत्मर्शनधीर्मणा च । ततः पिएउपातादन्यतरायां जिलायामवती पूर्व चित्तमृत्पाद्धितव्यं १ ये केचिन्मगपित्तसंगा म्रामिपभोजनेना धिकास्ते दत्तादानाः परिभुज्जतामिति ॥ 15

पुनराकः । तेन सर्वेण रसमंज्ञा नीत्पाद्यितव्या ॥ पे ॥ चएडालकुनारसद्योन मया

<sup>1)</sup> The present passage tends to modify Childers's strictures (s. v.  $ph\bar{a}su$ ) on the obtuseness of the 'Northern' (Sanskrit-writing) Buddhists. Jacobi (Z D.M.G Bd. 34 p. 311) would derive the form from  $pra \rightarrow asu$ , not from  $sp\bar{a}rha$ , as Ch. Cf. also p. 32, note 1.

<sup>2)</sup> Here the Tib. adds (81. b. 5) ਤੇ ਕਰੋਜ਼ ਤੋਂ ਸੁੱਧਰੇ (= pcyyālam), as though an omission had been made from the text of the original sūtra.

<sup>3)</sup> Cf. mattabhojana, comm. on Dhammap, 204 (p. 355).

<sup>4)</sup> utsrjanadharmā MS.

<sup>5)</sup> Perhaps here in the sense of 'door-post' quoted by B.R. from Lexx.

भवितव्यं । चित्तकायचीतेषा । न भोतनचीतेषा । तत्कास्माद्वेतोः । कियत्प्रणीतमपि भो-जनं भुक्तं । सर्वे तत्पूतिनिष्यन्द्पर्यवसानं द्वर्गन्धपर्यवसानं प्रतिकूलपर्यवसानं । तस्मा-न्मया न प्रणीतभोजनाकाङ्किणा भवितव्यं। तेन नैवं चित्तमुत्याद्यितव्यं । पुरुषो मे पि-एडपातं द्दाति न स्त्रीः। स्त्री मे पिएडपातं द्दाति न पुरुषः। दारको मे पिएडपातं द्दाь ति न दारिका। दारिका में पिएउपातं ददाति न दारकः। प्रणीतं लभेऽकं न लूकं। सत्क-त्य लभेऽक् नासत्कृत्य। चपलं लभेऽकं न कृष्क्रिण प्रविष्टमात्रं च मां समन्वाक्रियुः। न में किश्चिद्धित्वेषो भवेत् । सुनिव्धिताँ छाभेऽक्[६६ ४]प्र[पारि]तात्रानार् साँ छाभेऽक्म् । न की-नद्रिसमोजनं लमेऽकं प्रत्युद्गच्छेयुमी स्त्रीपुरुषदार्कदारिकाः। इमे ते सर्वे धकुशला मन-सिकारा नोत्पाद्यितव्यः ॥ पे ॥ प्रापेण व्हि सत्ना रसगृद्धा भोजनकृतोः पापानि कर्माणि 10 कृता नर्केष्पप्रवन्ते। पे पे पुनः संतुष्टा श्रगृहा श्रलोलुपा रसप्रतिप्रस्रव्या तिन्हे न्द्रियसं-तुष्टाः कियळ्ळूक्नापि भोजनेन ज्ञापयितः तेषां च्युतानां कालगतानां स्वर्गोपपितर्भव-ति ' सुगतिगमनं भवति देवमनुष्येषु । ते देवोषपनाः सुधां परिभुञ्जते । एवं काश्यप पि-एडचारिकेण भितुणा रसतृष्णां विनिवर्तिवता निध्यप्तचित्तेन सुपरिपक्कान् कुल्मापान् परिभुञ्जता न परितप्तव्यम् । तत्कास्मादेतोः । कावसंघारणार्थं मार्गसंघारणार्थं मया भोजनं 15 परिभोक्तव्यं ॥ पे ॥ पदि पुनः काश्यप पिएडचारिको भितुर्मेघाकुलवृष्टिकालसमये वर्त-मानें न बाक्कायात् विषाडायावतर्तुं । तेन मैच्याकार्सनद्वेन धर्मचित्तामनिस्नार्प्रतिष्ठितेन हिरात्रं त्रिरात्रं वा भक्तच्छ्द्चिक्वेन एवं संज्ञोत्पाद्यितच्या । सर्ति पामलौकिकाः प्रेता डुष्कर्क्सक्ति।रिणो ये वर्षशतेन खेटिपएडमप्याहार् न प्रतिलभत्ते। तन्मया धर्मपोनिश-श्चित्ताप्रतिष्ठितेन कापदीर्बल्यं वा चित्तदीर्बल्यं वा नोत्पादिषतव्यं भविवासिषध्यामि 20 तुत्विपपासां । न पुनर्गर्यमार्गभावनायां वीर्चे संसर्विष्यामि ॥ पे ॥ पत्र कुले पिएडेपातं शु-

<sup>1)</sup> This I supply on conjecture, the Tib. (82. a. 5) having simply \(\sigma \)\(\frac{\cappa}{2}\) 'good'.

<sup>2)</sup> punas te MS.

चिं बार्येत्तत्र कुले ग्रासने निषय धार्मी बाबा कर्तव्या। यावन स पिएउपातः पुचीकृतो भवेत्तेन पिएउपातं गृकीव्या उत्थापासनात्प्रक्रमितव्यं । पिएउचारिकेण काश्यप भित्नु-णा [67 व] नावभासकारेण भवितव्यं न लपना न कुक्ना वर्तव्या ॥

तत्र वातमी अवभक्षिः। यत्परेषामेवं वाचं भाषते। लूँको मे पिएउपातो क्षेतो मे पिएउ-पात चात्तीत्र च मे यावद्र्षं भुक्तं। वक्रजनसाधारणाश्च मे पिएउपातः कृतः। म्रत्यं मे भुक्तं क जिब्बत्तितो अस्मीति। यत्विज्ञिदेवंद्रपनवभासनिमित्तं । इयमुच्यते चित्तवुक्ता। सर्वमेत-त्रिपएउचारियोण भिनुणा न वर्तव्यं । उपेतवाभूतेन। यत्पात्रे पतितं लूकुं वा प्रणीतं वा गुभं वागुभं वा तत्परिभोक्तव्यमपरितप्यगानेनाश्चपणुढेन धर्मनिध्यप्तिवक्रलेन। बायजा-पनीवर्मार्यनारियोपस्तम्भार्थं स पिएउपातः परिभोक्तव्य इति॥

तवार्वीयपरिषृच्छ्वायानप्युतं । यस्याश्चात्तिके विषउपातं परिभुद्ध न शक्नोत्यात्मनः 10 परस्य चार्वं परिपूर्वितुननुत्रानाम्यदं तस्य विषउचारिकस्य वीधिसत्तस्य निमल्लण-मिति॥

एवं तावत्सततभैपन्येनात्मभावरता कार्या । तत्रापि न मत्स्यमांसेन लङ्कावता-रसूत्रे प्रतिपिद्धतात्॥

<sup>1) &#</sup>x27;Deceit'. B2 quotes Jatakam. 28 s1 for this word.

<sup>2)</sup> This usage of avabhāsa 'a broad hunt', apparently new to Skt., corresponds exactly with that of the Pali obhāsa explained by Ch. (together with that of nimita) s. v. (p. 298).

<sup>3)</sup> Cf. note 4 on p. 128 supra.

<sup>4)</sup> A Prakritic form of yapana, not hitherto found in the meaning 'maintenanco', for which the Pali yapana is commonly used.

<sup>5)</sup> Very briefly described by Raj. Mitra Nep. B. L. For chapter-titles see my Cat. Buddh. Sl. MSS. p. 21. Tr. into Chinese A. D. 443 (Nanjio p 54) K. F. 237. The present passage occurs in Ch. 8 (dealing with māmsa-bhaksaṇa) at f. 127. b. 2 of MS. Or. 1079 of the Brit. Museum (Wright Coll.) called «W» below; R.A.S. Hodgson 5 (= «H»).

तया ख्रुक्तं । मांसं सर्वमभद्द्यं कृपात्मानो वोधिसत्तस्येति वदामि ॥ पे ॥ (1) स्वाजन्याद्यभिचाराच्च शुक्रशोणितसंभवात्। उद्देजनीयं भूतानां योगी नांतं विवर्जयेत्॥ मांसानि च पलाएडूंश मचानि विविधानि च। गृञ्जनं लशुनं चैव योगी नित्यं विवर्तयेत्॥ 5 म्रत्यां वर्ष पेत्तेलं शल्यविहेषु न स्वपेत्। क्तिहाक्तिषु सत्नानां यच स्थानं मक्तभयम् ॥ पे ॥ लाभार्ये क्न्यते प्राणी मांनार्ये दीयते धनं। . उभी ती पापकर्माणी पच्येते रीर्वाद्षु ॥ पावत्॥ योऽतिक्रम्य मुनेर्वाकां मांतं भत्तेत इर्ना तः। 10 लोकद्वयविनाशार्थं दी तितः शाक्यशासने । ते वात्ति पर्मं घोरं नर्कं पापकारिणः। रीर्वादिषु री देषु पंचाते मांसखाद्काः॥ त्रिकोरिनुदं मांसं वै अक्तिपतमयाचितं। श्रचोदितं च नैवास्ति तस्मान्मांसं न भह्यपेत्। 15 मांसं न भरवपेयोगी मया बुद्धेश गर्हितं। म्रन्योन्यभत्तणाः सत्राः क्रव्यार्कुलसंभवाः॥यावत्॥ ् डर्गन्धः कुत्सनीयश्च उत्मत्तश्चापि जापते ।

<sup>1)</sup> f, 131 a 3 in W.

<sup>2)</sup> pañca sthānam (oni W.) mahadbhayam H.

<sup>3)</sup> satvo W.

<sup>4)</sup> not in W; nor is there any omission at this point.

<sup>5)</sup> bhakshyati durgatih W.

<sup>6)</sup> jāyante A.

<sup>7)</sup> vai nāsti A.

चएडालपुक्रासवाले डोम्बेपु च पुनः पुनः॥ उाकिनीजातियोनी च मांसारे जायते <u>क</u>ुले । ऋत(67 b)मात्रीरयोनी च जायते<सी नराधमः ॥ क्सिंतवादये मक्।मेघे निर्वाणीङ्ग्र लिमालिके। लङ्कावतारसूत्रे च गया गांसं विगर्क्तं ॥ б व्हैश वोधिसतेश मायगेश विगर्क्तं। खाइते पदि निर्लब्स उन्मत्ती बायते सदा ॥ ब्राव्हाणीय च जायते ग्रयवा पोगिनां कुले। प्रज्ञावान्धनवांश्चेव गांसाव्यानां विवर्जनात् ॥ दृष्टमृतविशङ्काभिः सर्वे नांसं विवर्शपेतु । 10 तार्चिता नावब्ध्यते ऋव्यादवालासंभवाः॥ ववैष रागो मोतस्य चत्ररापकरो भवेत्। तवैव नांसमचादि चत्तरापवारं भेवेत्॥ वत्तत्त्वनागते वाले मांतादा गोकवादिनः। काल्पिका निर्वर्ष च मांसं वद्यानवर्णितं॥ 15

<sup>1)</sup> trācashu W.

<sup>2) °</sup>ādo W.

<sup>3) °</sup>lalshe MSS. Hastikalshyā-sūtra M. Vyutp LXV. 76; Nanjio 198-4; KF. 261.

<sup>4)</sup> K.F. 265 (?)

<sup>5)</sup> nirmāṇāngo W. II; what work is intended is not clear to me: cf. Wassiljev 149 (161).

<sup>6) °</sup>lale A. The Angulimatiya-satra (Nanjio 484; KF. 261; Wassiljev 154 (166)) is doubtless meant.

<sup>7)</sup> So H.: A. and W. are corrupt and unmetrical.

<sup>8) °</sup>ādir . . . °karo A °māņsādyādyā . . . °karo W.

भवत्यनिय ब्राहीर् पुत्रनसिक्तं पुनः ।

गात्रवा प्रतिकूलं च पोगो विग्रं समावरेत् ॥

गेत्रोविक्तांर्णा नित्यं सर्वया गर्न्तं गया ।

सिरूत्याप्रमृगावीम गर्ह एकत्र संग्वेत् ॥

गत्याय भवविन्योमगुद्धेववन्ति नृणां ।

गीत्वर्यान्यामगुद्धेववन्ति नृणां ।

गीत्वर्यान्यतामगुद्धेववन्ति वे घवः ॥

यतु वानवनीयास्यति भीतभवणं पद्धति तन्मकार्यसाधकत्वाचिर्श्यम् ॥

एवं कि तवीने ।

एवं कि तवीने ।

एवं कि तवीने ।

निक्षि मतान महाभवित्यद् ।

विनिद्धि मतान महाभवित्यद् ।

विनिद्धि स्तान महाभवित्यद् ।

विनिद्धि स्तान प्रस्थित्वत्व । तेन यहिन्द मेत्री प्रद्धापि नास्तीत्यरीयः ॥

म च नक्तनकृषाभिष्ताम् । तेन यहिन्द मैत्री प्रद्धापि नास्तीत्यरीयः ॥

1) icalcara, without bistus A; H. W. (likewise unmetrically) 'jyarad

ühürar .

<sup>2)</sup> m irgiārs udvojanakornņa (i) W.

<sup>5)</sup> Possibly a chapter of some work; cf. also M. Vyutp. XXV. 2.

<sup>4)</sup> I have endeavoured to restore the metre (ākhyānakī) and sense of this passage, originally in sie suscrit mixtes and further corrupted by our MS., from the Tib. (84. a. 1) which gives connected sense.

b) The reading is not clear: \*niruddhi for nirodha does not occur; but the Tib. has \$1217575757575757575757575 'sentient beings would for ever go to decay.'

<sup>6) \*\*</sup> Shyan riciditante smin is the unmotrical reading of the MS. asmi I have conjectured (metri gr.) for asmin, hintus and clision of final n being common in guithus.

<sup>7)</sup> The Tib. adds ইপ্ৰসূত্ৰগ্ৰ = iti, showing that the quotation ends here.

पण्यप्यार्पर्तमेचे अभिक्ति । एनाणानिकेने निरामिषेण भवितव्यमिति ॥ तद्द्यत्रेवं ज्ञातीयमत्वार्यसंदर्जनार्घं । विनये अपि यद्तुज्ञातं तत्तु त्रिके।ियिरृणुद्धभन्तेण न प्रकाणात्त्रीय इति । तत् परित्यागेन शुद्धरृष्टीनामभिमानिरासार्घं । तद्दृद्धतया च भव्यानां जासनानवतार्परिकारार्घं ॥

तथा सुक्तं लङ्कावतार्म्त्रो । तत्र तत्र देशना पाठे शिक्षापदानामानुपूर्वी वन्धि विश्व । तत्र उद्दिश्य वृतानि प्रतिपिद्धानि ततो ४ तशः प्रकृतिमृतान्यपि प्रतिपिद्धानीति ॥

उत्तं सततभैपन्यं । ग्लानप्रत्ययभैपन्यं तत्सेव्यनेव ॥

म्रावसविनपेशिय तावदात्मार्थे ब्रह्मचर्यवासार्थे पात्रचीवर्गिय विक्रीय । सायसंघा-र्गामुक्ते । कि पुनर्पिर्मिनवनपरित्राणकृतीर्वेशिधसव्वग्रीरस्य द्वर्लभा चेद्वजी सणप्र- 10 तिलाभोत्सवसंषद् । इति तत्प्रदर्शनार्थे च भगवता तत्र स्वयं भैषव्योपयोगः प्रदर्शितः ॥

उत्तं चार्त्त्वनेषमूत्रे। तैर्वरा प्रचारितं भवति तदा तत्यां वेलायानसत्यां वा तेया-मिनान्येवंद्वपाणि वायापस्तन्भनान्युपकारणानि न लभ्यते अभ्यवक्तुं। यद्वत सिर्पर्वा तैलं वा नूलरसो वा गएउरसो वा पलरसो वा। न चान्यानभ्यवक्रतो दृष्ट्वा प्रतिष्वचि-त्तमुत्पाद्यति। यदि पुनः खलु प्रधाद्वत्तिको वोधिसत्रो वा [68 व)म्लानो भवति। य- 16 षाद्वपेणास्य म्लान्येन जीवितात्तरायो भवति कुणलपनात्तरायो वा तेन निष्कीकृत्येन भूता निर्विचिकित्मकेन भैपन्यचित्तमुपस्थाप्य प्रतिनिसेच्यानीति॥

<sup>1)</sup> Pāli, sosānika v. Parivāra XV, 6. 5. Cf. Burnouf, Intr. p 809.

<sup>2)</sup> A gloss explains this: tad uddicya hatam, svahatam, hanyamānam drishtam. The Tib. here and just below renders trikoti simply ਤੁਸੰਧਾਰਤੀ «the three classes».

<sup>3)</sup> Tib. 질투'다' 'renunciation (of pleasures)'.

<sup>4)</sup> çuddhi MS. 'excessive spiritual pride in one's pure (puritanic) views'.

<sup>5)</sup> anupūrvvi MS.

<sup>6)</sup> A reference to the seventh  $dh\bar{u}t\bar{a}nga$  precept; cf. Parivāra XV. 6. 12, and Childers, p. 310.

वसनोपभागप्रयोजनमुग्रपिरुपुट्कासूत्रे अभिक्ति । क्रीरपत्राप्यकाणिनः प्रच्कार्नार्ध तु ग्रमणिलङ्गसँदर्शनार्थिममानि च कषायाणि देवमानुषासुरस्य लोकस्य चैत्यमिति । चैत्यार्थं सम्यग्धारितव्यानि । निर्वितिर्विरागर्क्तानि एतानि । न रागर्क्तानि । उपश्चमानुकूलान्येतानि । न संक्रेशसंधुत्रणानुकूलानि । एभिद्य काषायि विवृतपापा भविष्या-मानुकूलान्येतानि । न संक्रेशसंधुत्रणानुकूलानि । एभिद्य काषायि विवृतपापा भविष्या-मः । सुकृतकर्मकारिणो न चीवर्मण्डनानुयोगमनुषुक्ताः । एतानि च काषायाण्यार्यमार्ग-संभारानुकूलानोति कृत्वा तथा करिष्यामो पथा नैकत्रणमि सक्रषायाः कार्ये काषायाणि धारिष्याम इति ॥

म्रत्र च कार्णं रत्नराशिसूत्रे अभिक्तिं।

ये पुनस्ते काश्यप वैद्यी स्रतंपता इतः स्रमणगुणधर्मा इद्धुराः काये काषायाणि वस्ता
ाण धार्यति । न चैतेषु गौर्वमुत्पाद्यति । तत्र काश्यप स्रमणवर्णप्रतिद्वपकं नाम प्रत्येकान्रकं । तत्र काश्यप प्रत्येकनर्के स्रमणद्वपप्रतिद्वपेण ताः कार्णाः कार्यते स्रादीतचैला स्रादीत्रशीर्षा स्रादीत्रपात्रा स्रादीत्रासना स्रादीत्रणयनाः । यः कश्चितत्र तेषामुष्भो
गपरिभोगः स सर्व स्रादीतः संप्रज्यलित एकज्यालीभूतः। तत्र तैः स्रमणवर्णाद्रपेण इष्वां वेदनामनुभवत्तीति ॥

<sup>2)</sup> Cf. 56. 11 supra.

<sup>3)</sup> The MS. reads nirvvit virāga. This I have ventured to alter from one of the Chinese versions, which may be rendered "emancipation-dyed are the robes".

<sup>4)</sup> The MS. is corrupt here: the margin adds a syllable which looks like rpyāt. The Tib. equivalent (84 b fin.) appears to be 175 'slack'. Prof. Cowell suggests vaidhuryād.

б

10

15

मार्ग् त्वाचे अप्युक्तं । यदि भन्नेद्रभ्यवकाणिको विधिसत्तो ग्लानकाणे अप्रतिवलका-यस्तेन विकार् कितेनेवं चित्तमुत्पाद् पितव्यं । क्लागप्रतिपत्तार्थं तथागतेन धुतगुणाः प्रज्ञ-साः। [68 ७] तथाकं वारिष्यामि पया विकार्ष्य एव क्लागानां प्रकृत्णाय घटिष्यामि । तत्र च विकारे न गृहिमुत्पाद्यामि नाध्यवसानं। एवं चास्य भवति । वार्तव्यो दानपतीनाम-नुप्रकी नास्माभिरात्मभारिभिर्भवितव्यमिति ॥

पुनर्त्रवाक् । ते शच्यां वाल्पपत्ती द्तिगीन पार्श्वन शच्यां वालपपत्ति । पाद्स्योपिर् पाद्माधाय चोवरैः चतंवृतकायाः स्मृताः । संप्रज्ञानाना उत्चानसंज्ञिन चालोकसंज्ञिनः शच्यां वालपपत्ति । न च निद्रानुखनास्वादयित । न पार्श्वमुखनन्यत्र यावदेविषां मक्षभूतानां स्थितवे ज्ञापनापै । इत्यनपा दिशा सर्वपिर्भोगाः सत्वार्धमधिष्ठातव्याः । च्रात्मत्ष्णोपभोगातु ज्ञिष्टापत्तिः प्रज्ञायते ॥

पधीक्तं चन्द्रप्रदीपसूत्रे ।

ते भोजनं स्वाद्वरसं प्रणीतं

लब्धा च मुझित ग्रवुत्तवोगाः।

तेपां स माकार वधाव भोतो ।

यय क्सितपोतान विषा ऋषीता ॥

इति ॥

मार्यर्लराणिस्त्रेशिप भगवता महादेवपिरभोगे परिकीर्तिते । मय तस्यामेव पर्षिद् योगाचार्गाणां भितूणां हे शते इनं धर्मपर्यायं मुद्धा प्रकृदिते । एवं च वाचमभाषत्त । कालं वयं भगवन् करिष्यानी । न पुनर्प्राप्तपाला एकपिएडपातमिष महादेवस्य परिभोद्यामः॥

<sup>1)</sup> Another of the dhūtāngas or dhūtaguņas. Cf. Parivāra sup. cit.

<sup>2) °</sup>adhautalā MS. The Tib. (85 b 2) appears to take the line to mean that medicinal herbs 지지장 when not properly cleansed (peeled?) 저기지지 may injure young animals.

भगवानाह । साधु साधु कुलपुत्रा एवंद्रपिर्लाक्ताभिः कीकृत्यसंपत्नैः परलीकावखभण्दर्धिः भिरिदं प्रवचनं शोभते ॥ श्रिप तु । हयोर्हं काश्यप श्रह्माद्यमनुज्ञानामि । कतमवीर्द्धाः । युक्तस्य मुक्तस्य च । यदि भित्नवी भितुर्पृक्तो योगाचारी मम शिलायां प्रतिपन्नः सर्वसंस्त्रारेखनित्यदर्शी । सर्वसंस्त्रारेखनित्रा श्रिक्ताना । सर्वस्त्रान्य सा दिल्ला भवति । वेषां च दापकानां दानपतीनां सकाशाच्छ्वदियं परिभुक्तं ततस्तियां दायकदानपतीनां मेकृद्धिन्तः । सः [69 व] पुण्यविपाको भवति । मक्ताचुतिकः । तत्कस्माहेतोः । श्रयमिद्मीपधिकानां पुण्यिक्तियावस्तूनां येयं मैत्रचित्तसमापितः । तत्र काश्यप यो भितुर्दायकस्य दानपतेरित्तिः काद्यीवर्णपण्डपातं परिभुत्याप्रमाणं चेतःसमाधिं समापव्यते अप्रमाणस्तस्य दायकस्य दानपतेः पुण्यिक्तियाविपाकः प्रतिकाङ्कितन्यः । स्यात्काश्यप त्रिसाकृत्रमक्तासकृत्वाणां लोक्तियाविपाकः प्रतिकाङ्कितन्यः । स्यात्काश्यप त्रिसाकृत्वमकृतिमाकृत्वाणां लोकधातौ मक्तम्मुद्धाणां लयो न त्रेव तस्य पुण्यनिष्यन्दस्य कश्चित्वप इति ॥

तदेवं पिएडपातगमनारम्भे भोजनारम्भे वा त्रिषु स्थानेषु स्मृतिरूपस्थाप्या दापकानु-यके । कापिकामिसंयके । सर्वसत्वार्थसाधके च सद्धर्मपरियके ॥

तवागतात्तातंपार्ने तु सर्वकार्येषु स्मृतिः वार्षा । श्रारिशब्दान्मस्त्रेर्षि रता कार्षा ॥
तत्रापि तावरिमां त्रिसमयरात्रोक्तां विग्वां मण्डलसमयार्थमुचार्येत्। नमः सर्ववृद्ध-

<sup>1)</sup> onāmaharddhio MS.

<sup>3)</sup> dhātu acc. to Ch. is sometimes fem. in Pali.

<sup>4)</sup> Probably the same as the Trisamaya-vyūha of KF. 309.

बोधिसत्नानां ग्रीँ विर्ति ६ गक्ताचऋविर्ति । सत ६ तार्त ६ त्रिप ६ विधगनि । सभ-इति । संभइति । तर्मति । सिंह ग्रेये तं स्वाक्त ॥

यनेन सर्वनगउलप्रविष्टो भवति ॥ यथवा तथागतव्हर्यमप्टसक्स्रं विषेत् सलौकिक-लोकोत्तर्मगउलप्रविष्टो भवति । कतमञ्च तत् ॥ ॥ नमन्त्रेयव्धिकानां तथागतानां । स-वर्त्राप्रतिकृतावाप्तिधर्मताविलनां । याँ यसमसम समत्ततो अनत्तनावाप्तिशासिन । क्र ५ ६ स्मर् स्मर्णा विगतरागबुढधर्मते । सर् ६ समवला । क्स ६ । त्रय ६ । गगन मक्तचलर-लण । ज्यल ज्यलन सागरे स्वाकृत ॥

स्रयं सर्वतवागतानागत्मभावः । सत्रानुत्तर् गीर्वं भाविषतव्यं। स्रनेनादिकिर्मिका स्र-पि सत्तेष्ठनतं बुदकृत्यं कुर्वति । ययमेव पर्मा रतां गारादिभ्यः सर्वद्वष्टेभ्यः वारोति । इस्तताद्रेन भरमना सर्पपेरुदकेन दृष्टा मनसा वा सीमात्रन्धं वारोति ॥

व्याघि[69 b]पु भैपग्यमुद्कं चाभिमस्योपपोग्यं ॥ वनकुमुमानि वा चैत्ये प्रतिमापां सद्धर्मपुस्तके वा समाहितो निवेद्येत् ॥ पत्तप्रयोगान्महाव्याधिभिरभिनुच्यते । वृद्धत्रोधि-सत्नालम्बनेन सर्वसत्वार्धाभिलापिणा च चित्तेन भद्रचरिविधिपूर्वकं च जप्तव्यः । ऋषं विधिर्स्य कल्पस्यावसाने द्रष्टव्यः । त्रिसमयज्ञापिनश्चाम्नापतो न दोषः । उत्सिष्टस्या-प्यमुचेर्न दोषः । मुद्राकारा न भत्तणीया न लङ्कनोषा । न मञ्चारोक्ः कर्तव्यः । न मर्यं पा- १६ तव्यं । स्रिधमुक्तिचर्या जिल्लापदेषचलस्य निर्विचितित्सस्य द्वःश्रीलपूर्वस्यापि सिध्यति । पिछ्यति । पिछ्यति । पिछ्यति । विश्वति । पिष्ठतस्यापिष्ठतस्य वा नियतं सिध्यति ॥

<sup>1)</sup> orajī sāta Tib. The Sanskrit text is mostly transcribed, not translated in the Tib. version of these and other chaims.

<sup>2)</sup> tāyī Tib.

<sup>3)</sup> omahātī Tib.

<sup>4)</sup> So Tib.; MS. tram.

<sup>5) ?</sup> Cf. K.F. 319 (nº 26).

<sup>6)</sup> otitācāsanī MS.

<sup>7)</sup> Compare the Bhadracaripranidhānarāja, a Buddhistic charm of which several MSS, are extant, compare my Cambridge Cat. pp. 14, 103, 167.

तथा चात्रैवोक्तं।

बोधिचितं,दंढं यस्य निःसंगा च मतिर्भवेत्।

विचिनित्सा नैव नर्तव्या तस्येर् मिध्यति धुवम् । इति ॥

बोधिचित्तद्वा चात्र पृथाजनचलचित्तताया नियमार्थमुक्ता न तु भूनिप्रविष्टम-5 धिकृत्य ॥

यस्माद्त्रोक्तं । प्रत्युडार्तामवभासतां च प्रतिलब्धुकामेन । महान्धकारादालोकं प्रविष्ठुकांमेन । यहूयसा विनिपतितेन साध्यं । तथा कृतो ममाल्पपुण्यस्य सिद्धिति नीचिक्तप्रतिषेधः । न चातिक्रालड्डर्गतेकृत्साकोर्मिबङ्कलस्योपचिताप्रमेपपुण्यस्कन्धस्य भूमिप्रविष्टस्यायं पूर्वोक्तो दोषः संभवति । श्रत्र च मल्लाणामज्ञानार्वाधकात्तर्पाठे दोषो । अस्ति । नापि न्यूनतादोषः । नापि विधिश्रंसदोषः । क्तितु श्रद्धावेगं वोधिचित्तवेगं सर्वोत्तर्सावेगं च प्रमाणीकृत्याविचारतः प्रवर्तितत्यमवश्यं बुद्धवोधिसविमेकृव प्रविष्टिश्च भवति ॥

ग्रयचानेन सर्ववञ्चधरमल्लेण रत्तां कुर्यात्। नमल्लेयिक्धनानां तयागतानां सर्ववञ्च-धराणां चएडाल २ । चल २ । वज्ञ २ । शात्तन २ । पत्तन २ । चर २ । मारण २ । 15 वज्जदालपाट । लिलितशिखर समसविज्ञिणि । ज्वल २ । नमोऽस्तु ते अग्रोप्रशासानानां रण २ कृष्मुल स्पाट वज्जीतमे स्वाका ॥

स्रनेन पिठतमात्रेण सर्वविष्वविनायका नोपसंक्रामितः । देवनागार्यो न प्रसक्ते । भोजनपानश्यनासनवसनपूजीपकर्णानि चाभिमित्रितेन[70 श्रुजलेन दृष्ट्या मनसा वा र-तेत । स्रचलकृर्येन वा सर्वनेतत्कुर्यात् ॥ इदं च तत् ॥

<sup>1)</sup> Tib. not clear.

<sup>2)</sup> onā Tib.

<sup>3)</sup> So the Tib. hyana (?) MS. text; phāla marg.

<sup>4)</sup> tara Tib.

<sup>5)</sup> sphotaya (bis) Tib.

नमः सनत्तवद्याणां त्रारः । ग्रमोव चएउनकारोपण स्पार्टय हूँ । श्रामय ५ हूँ । त्रार हूँ । माँ । भ्रौँ वलं द्दे तेजोनालिनि स्वाका ॥

स्रनेन प्रवगं विषयम्हाभिगित्ततं भुद्धोतं भैवत्वरात्रतां बुद्धवोधिसत्वानामनुस्मृत्य ॥ विषप्रतीकार्सतु ॥ तत्ववा। इलिगित्ते । तिलिगित्ते । इलितिलिगिते । इम्बे । इन्ते । इन्ति। इन्तिलिगिते । इम्बे । तद्धे । तद्धे । तर्व्यक्षे । मर्म्मे । मर्गर्गो । कश्मोरे । कश्मीर्मुक्ते । इवि । स्रवने । स्रवन्ये । इलिगिलीये । स्रवाप्ये । स्रवीप्ये स्रेते । स्रेततुष्ठे । स्रनानु- र्तते स्वाक्षा ॥

य इगां विकां सकृष्कृणोति स सप्त वर्षाणयिक्ना न द्श्यते । न चास्य कापे विष कामित । यंशेनमिक्द्गिति सप्तधास्य स्पोटनूर्व्हा ग्रज्ञंकस्येव मजरी ॥

य इंगां विग्वां धार्यित स यावज्ञीवमिक्ता न दृश्यते। न चास्य कार्ये विषं क्रा- 10 मति। इंगानि च मस्त्रपद्दानि सर्पस्य पुरतो न वक्तव्यानि यत्कार्गा प्रपी बियते॥

तयधा । इहा । विद्वा । चक्को । चक्को । कोडा कोडिति । निकुक्तड निकुक्ति । ति । पोडा पोडिति । गोडिति । पुक्तडा पुक्ति । पाट एके । पुट्ट ए पुटट एके । नाम एके । नाम एके । नाम एके । क्वि । सर्प एके । सर्पटट एके । म्रच्के । क्वि विषयाते । शीतवत्ताले कि लले । क्वि । ति इसे । ताडि इसे । मल इसे । स्पाट इसे । स्वाकृत ॥ 15

<sup>1)</sup> See K.F. 298, and my Camb. Cat. pp. 45, 127.

<sup>2)</sup> sphotaya Tib.

<sup>3)</sup> Charms against serpent-bites are prescribed in the Vinaya (K.F. 172), cf Bower-MS, pts. VI. VII.

<sup>4)</sup> Tib. not clear for these two forms.

<sup>5)</sup> oragate Tib.

<sup>6)</sup> I have recorded only the more interesting variants of the Tib. in this paragraph.

<sup>7)</sup> om. Tib.

<sup>8)</sup> So Tib.; vishe cite MS.

<sup>9)</sup> çitabad tele Tib.

<sup>10)</sup> Tib. adds a few more syllables.

इति कि भिननो आङ्क्त्यां विद्यायां उद्क्तायां सर्वभूतसमागते सर्व तथावितवान-न्यवाभूतं सत्यमित्रपरितमित्रपर्यस्तं । इदं वियमित्रयं भनतु । दातारं गच्छ्तु । दंष्ट्रारं गच्छ्तु । न्नायं गच्छ्तु । वलं गच्छ्तु । स्थलं गच्छ्तु । स्तम्भं गच्छ्तु । कुडां गच्छ्तु । भूमिं संन्नामतु । प्राप्तिं गच्छ्तु स्वाक्। ॥

वीराद्रिप्रतीकारे मारीची जैपेत् ॥ तक्या। पराक्रमांत । उद्यमित वैरमित अर्कम-सि। मर्कमित । वर्नमित । अर्त्वानमित । परिकारे में रहा । उत्पर्ध में रहा । जनतों में रहा । स्विन्तों में रहा । स्वितों में रहा । स्वितों में रहा । सर्वतों में रहा । सर्वहां मार्वामें स्वान्ता । ॥ नमी रहा प्रवान । नमी मारीन च्या देवताया । नारीच्या देवताया कृद्यनावर्त्तायप्यामि ॥ तत्वया । वतालि । वदालि । वर्रालि । वर्

इनामिष विद्याननसङ्गातिस्मर्हेतुं नक्षप्रभावां सप्तरञ्चाश्रद्वर्गं विद्यावर्गिक्तीप्-निचर्दां सर्वनपर्तार्वे प्रयुक्तीत ॥

तव्यया । ऋट्टे । वट्टे । कुनट्टे । देते । ठके । ठर्के । उर्हमति । हर्हमति । तुर्ह । १५ कि कि मिलि । सर्वज्ञोड पर्ग्ग । नमो सन्वसन्मसंबुद्धार्ण सिक्किल् मे मलप्टा स्वाकृ ॥

<sup>1)</sup> This Dhāram is extant both in Sanskrit (Rāj. Mitra, Sk. Budāh. Lit. 174) and in Tib. (KF. 318). The first three words, not in the MS., have been replaced from the Tib. (88. a. 2), with which the Sanskrit as given by Rāj. Mitra substantially agrees.

<sup>2)</sup> bandham . . gulla)mam . . ctearam . . mahācīvaram así Tib.

<sup>3)</sup> See L. de la Vallée Poussin in J.R.A.S. 1895, p. 488.

<sup>4</sup> Tib. रह'ष'ठं'वैयक्ता

bujjhāņam MS. buddhāņām Tib. The rest of the Prakritic forms occur in both.

<sup>6)</sup> sidahandu me mantra<sup>9</sup> Tib.

10

15

एषा र्वात्मगावस्य भेषव्यवसनाहिभिः । सत्वार्धस्मृतिपूर्वकमेव वत्तव्या ॥

म्रात्मतृष्णोपभोगानु क्लिप्टापत्तिः प्रवापते ॥

सर्व कि बोधिमत्नेनोत्मृष्टं सर्वसत्नेभ्यः॥ तत्र यदि विस्मृत्य प्रह्रव्यमात्मभर्णातृ-व्याया परिभुद्धे ज्ञिष्टापत्तिनापयाते । यय वितृष्णो उन्यासक्तो वा सत्नकार्यमनुस्मृत्य ६ भुद्धे न ज्ञिष्टामापत्तिमापयाते । प्रह्रव्यमंत्ती स्वार्थेन भुद्धे स्तेयापत्तिमापयाते । प्रार्थेण प्रातिनोत्ते पाराजिको भवति । मत्नस्वामिकेस्तु भोगैः सत्नस्वामिक स्वात्मभावः संस्तत इत्यदोषः। न कि दासस्य नित्यं स्वानिकर्मव्यापृतस्य स्वह्रव्यमित येन वर्तेत ॥

उक्तं च धर्नसङ्गीतिमृत्रे । दाने।पमेन बोधिमत्वेन भवितव्यं सर्वसत्रकिङ्कर्णीयप्राप-गातयेति ॥

न चैकासस्वान्यर्वपरस्य दानस्य व्याध्यादिविक्तावमतेः स्वामिनमननुत्ताप्यापि भु-ज्ञानस्य याश्चि(११ व)द्दोपः । नाप्येवं कुर्वाणास्य वोधिसत्तस्यात्तिके कस्यचिद्विदितवृत्ता-सस्याप्यप्रमादो युव्यते गात्सर्यत्यागचितापिर्त्तानात् ॥ न चात्र न्याये कश्चित्संदेको यु-ताः । मर्जेत्सर्गो कि पूर्वनेव गगवत्कापठोत्त्या प्रतिपाद्तिः । तथा चात्मभावर्त्ता सलार्थ-मेवोत्ता । तस्य स्पष्टाववोधार्यमयं न्यायो अभियुक्तो न तु स्वार्यापेत्तयेति ॥ इति शितासमुच्चये ब्रात्मभावर्त्ता षष्ठः परिच्छेदः ॥ ६ ॥

## VII.

## भोगपुण्यरता सप्तमः परिच्छेदः

एवं तावदात्मभावर्ता वेदितव्या । भोगर्ता तु वक्तव्या । तत्र सुकृतार्ग्भिणा भाव्यं मात्रज्ञेन च सर्वत इति शितापदादस्य भोगर्ता न डप्करा ॥ 20 -

<sup>1)</sup> Cf. p. 114, note 1.

उथ गरिष्ट्यां कि शिनान्द्मुक्ते । सुमनो नितर्जनकारिता सुसृत्वर्जनकारिता च । तेन भोगाना दुन्यां प्रित्यवेका । अवकार तिषेशः तिहो भवति । यनव्यस्तावेन च मात्र- तता युक्तिश्वता चोक्ता ॥ तेनेदं तिहं भवति । यदिहँ । अञ्चायमनो गेनापि कार्यिति सत्यां स्वयनन्यीर्था बहुत्तमनो गनाशने होता न कार्ये ति ॥

त्रत र्वोग्रगरिष्काणानुक्ते । पुत्रमाणादासीदासकर्पकारीत्षेणाणां सन्यक्रमरिमोणे-मिति । तया स्वण्योधियम्भृताधक्तरीपकरी त्यागात्यामी न कार्यो । इधिकत्तकार्ध-शक्तीस्तुल्यसक्तेर्वा जोधिसस्रस्याधिकतुल्यकुशत्तासरापकरी त्यागात्यामी न कार्योखिति सिक्ट मवतीति ॥

इर् च संवाय चोचिसहप्रगितमीने गिनिहते। यस्तु हतु पुनः घारिपुत्रितिनक्रात्त10 गृहाचासी चोचिसको चोळाडेर् नियुक्तस्ति कर्ण दानं द्रसच्यं। कर्त् द्रतं द्रसच्यं। कि
यहूर्य दानं दासच्यं॥ ये ॥ वर्मद्रायकेत भवितच्यं वर्मद्रानप्रतिना। यद्य घारिपुत्र गृही
चोचिससी गङ्गानदीचातिकासमानि चुक्तेत्रगीय तसर्व्वप्रनिपूर्वाति कृवा तथागतिन्यो
वर्ष्ट्रवाः सम्यक्तसंबुक्तेन्यो दानं द्रखाद् । यद्य धारिपुत्र प्रव्रच्याप्रशेपको चोचितक हर्या
चतुष्प्रदिवां [११७]गाणं प्रकाशयेद्यनेत्र ततो चळ्यत् पुर्वः प्रास्तुत्र रात्रामाः पात्रकवीपको सानो भवेद्वानिको वर्नस्त्रच्यः। तेन सावार् भोजित सचित्रच्यं सार्वे स्त्रस्वारिविप्ता सानो भवेद्वानिको वर्नस्त्रच्यः। तेन सावार् भोजित सचित्रच्यं सार्वे स्त्रस्वारिविप्ता सचीन्तुनः क्राचिद्वागत्य पात्रं चा चीवरं चा याचेत । सच्यातिरिक्तं न्वेद्वान्वाराचित्रचित्राः वाया परित्यक्तं द्रादच्यं। सचैत्रनुनस्तस्योनं चीवरं नवेद्याविक्रित्य वर्ष्ट्रच-

l) frequiring painstaking application; durayusia TI-applied Dirg. Ales.

<sup>2) = &#</sup>x27;selice' as in Pail

<sup>8)</sup> Here the margin access home-purished negative that an empire is the margin and an empire in the margin and a

<sup>4)</sup> anuttarobian mere.

d) eddsidena iisie.

र्यवासः । तत्र परित्यक्तव्यं । तत्यस्य कृतोः । म्रविसर्शनीयं त्रिचीवर्गुक्तं तथागतेन । सचेत्पुनः शारिपुत्र वोधिमतः त्रिचीवर् परित्यव्य पाचनकगुरुको भवेत्र तेनाल्पेच्छ्ता म्रासिविता भवेत् । पस्तु खलु पुनः शारिपुत्राभिनिष्क्रात्तगृरुवानो वोधिसत्तस्तेन धर्म म्रासिवितव्यः । तत्र तेनाभिपुक्तेन भवितव्यमिति ॥

मन्यया क्षेत्रमंप्रकार्धं मक्तः सत्रागिस्तस्य च सत्तस्य वोधिसत्नाशयपरिकर्मात्तरा- ६ यान्मक्तोऽर्घस्य कानिः कृता स्याद् । मत एवोद्रार्कुशलपत्तविवर्जनताऽपत्तां इत्यु- च्यते । एवं तावत्त्यागप्रतिषेधः । मत्यागप्रतिषेधोऽपि ॥

यद्यार्यसागर्मितमूत्रे मक्वायानात्तरायेषु बङ्गलाभता पद्यते।यो ४४ विधिरात्मन्यु-त्तः सो ४न्यस्मिविप बोधिसत्वे प्रतिपाच इति कृतो गम्यते।

म्रापीयपरिपृष्कायां देशितवात् । पर्कृत्यकारितः स्वकार्यपरित्याग इति ॥

10

तयार्पविमलको तिनिर्देशे उप्युक्तं । संसार्भपभीतेन किं प्रतिसर्तव्यम् । म्राक् । संसा-रभपभीतेन मञ्जुष्मीवी धिमलेन बुद्धमाक्तात्म्यं प्रतिसर्तव्यं । म्राक् । बुद्धमाक्तात्म्यस्थातु-कामेन कुत्र स्थातव्यं । म्राक् । बुद्धमाक्तात्म्ये स्थातुकामेन सर्वसत्तसमतायां स्थातव्यं । म्राक् । सर्व[72 ब]सत्तसमतायां स्थातुकामेन बुत्र स्थातव्यं । म्राक् । सर्वसत्वसमतायां स्था-तुकामेन सर्वसत्वप्रमोत्ताय स्थातव्यमिति ॥

तथा च धर्मसङ्गीतौ सार्थवाको बोधिसत्व म्राक् । यो भगवन् बोधिसत्तः सर्वसत्तानां प्रयमतर् बोधिमिच्कृति नात्मनः । यावादियं भगवन् धर्मसङ्गीतिरिति ॥

उत्सर्गादेव चास्य स्वार्थाभावः सिद्धः । किं तु सत्नार्थकानिभपादयोग्ये सत्ने सुभर् ना-रोपयति । यत्र तु सत्नार्थकानि न पश्यति तत्र स्वयं कृतमन्येन वाजगडितमाचरितमिति

<sup>1)</sup> Not in lexx. Tib. 레디젝트 자꾸 (90. a. 8) 'not having kept (?)'.

<sup>2) °</sup>tā MS.

<sup>3)</sup> See p. 6, n. 5 and add. citation in Madhyamaka-vritti (Camb. Cat. p. 116).

को विशेषो । यद्यमपर्बोधिसत्वकुशलसिद्धये न स्वकुशलमुत्सृत्तति । म्रथ स्वडर्गतिड-ष्वाद्धिमेति । द्वितीयस्यापि तदेव डष्वं । म्रथ तदुष्वेन मे बाधा नास्तीत्युपेतते । यथो-तिः सूत्रैः सापत्तिको भवति ॥

पथा च र्लकूरमूत्रे। चलार् इमे काश्यप बोधिसलप्रतिद्वपका इत्यार्भ्योक्ते। म्रात्म
ग्रिखार्थिको भवति न सर्वसल्ड ब्लापनयनार्थिक इति ॥ तस्माङ प्रपर्पृच्क् विधिना पूर्ववदातमा गर्रुणीयः एषा तु बोधिसलिश्ता यद्यार्पनिरार्भेण धर्मसङ्गीतिसूत्रे निर्दिष्टा।
कथं कुलपुत्राः प्रतिपत्तिस्थिता वेदितव्याः। म्राक् । यदा सलेषु न विप्रतिपद्यत्ते। म्रारु ।
कथं सलेषु न विप्रतिपय्यते। म्रारु । यन्मित्री च महाक्तृणां च न त्यतित्त। सुभूतिराह्।
कतमा बोधिसलानां मरुपित्री । म्रारु । यत्कापद्योवितं च सर्वकुशलमूलं च सर्वसलानां
विर्मित्यति न च प्रतिकारं काङ्गित्र। म्रारु । कतमा बोधिसलानां मरुक्तिर्णा। यत्पूर्वतरं
सलानां बोधिमिव्हिति नात्मन इति ॥

श्रत्रैव चार्ल् । महाकर्तणामूलाः सर्वबोधिसत्विशिता इति । श्रवश्यं च भगवतेर्दं न निवारणीयं । श्रन्यतर्खोधिसत्वोर्धे ना [72 b] र्षित्वादवश्यं तूपदिशतीति निश्चीयते । येन दातुर्महादित्तणीये महार्थद्वानान्महापुण्यसागरिवस्तरो दश्यते । \*\*\* श्रन्यया तु के केवलमेव विद्यातिनो मरणं स्यात् ॥

यत् तु प्रशासिविनिश्चयप्रातिकार्यमुत्रे देशितम्। य एष ते मक्रारा वर्षशतसक्ष्मेण परिव्ययोऽत्र प्रविष्ठः स सर्वः पिएडीकृत्यैकस्य भिनोर्यात्रा भवेदेवं प्रत्येकं सर्वभिनूणां पश्चोदेशस्वाध्यायाभियुक्तो बोधिसवः सगौर्वो धर्मकामः श्रहादेयमाकारं परिगृक्तीवं चित्तं मुत्याद्येत्। अनेनाकं धर्मपर्येष्टिमायतस्य इति । अस्य कुशलस्येष देयधर्मपरित्यागः शत20 तमीमपिकलां नोपितोति॥ तङ्क्सुखपलिश्रुडमधिकृत्योक्तं न तुपूर्वोक्तविधिना कश्चिद्दोषः ॥ उक्तो समासता भोगर्ता । पुणयर्त्ता वाच्या । तत्र स्वार्थविपाकवैत्ष्पयाच्छुभं सर्वितं भवेत् ॥

<sup>1)</sup> I have marked a lacuna \*\*\*\* here as the Tib. (91. a. 4), (not very legible in this passage) contains some matter not quite corresponding to the Sanskrit text.

पद्योक्तं नार्गवपावरिष्ट्व्यां। स नात्मकृतोः गीलं रत्तति । न स्वर्गकृतोः । न जङ्ग-बहेतोः <sup>(2)</sup> भोगहेतोः । नैम्वर्यहेतोः । न इपहेतोर्ग वर्णहेतोर्न वणोहेतोः । पे ॥ न निर-यभवभीतः शीलं र्त्तति । पे ॥ एवं न तिर्परयोगिभैवभीतः शीलं र्त्तति । मन्यत्र बुद्धनेत्री-प्रतिष्ठापनाय शीलं रत्ति। यावत्सर्वसविक्तमुखयोगतेमार्थिकः शीलं रत्ति॥ स एवंद्रपेण शीलस्कन्धेन सनन्वामतो वोधिसत्वो द्शिभधीर्नेन कीयते । कर्तर्नेर्द्शिभः । यद्वत ६ न चक्रवर्तिराज्यातपरिकीयते । तत्र च भवत्यप्रमत्तो वोधिप्रतिकाङ्गी बुद्धदर्शनमभिका-इते । एवं ब्रह्मत्नाद्दर्शनाभेखप्रांतलम्भादर्मश्रवणात्र परिक्षीपते । पावख्याश्रुतप्रति-पत्तिसंपादनाप बोधिसत्वसंबर्सनादानाच परिक्रीयते । चनाक्रेयप्रति[७३ ६]भानात्सर्वकु-शलधर्मप्रार्धनध्यानात्र परिकीपते ॥ एवं शीलस्त्रन्धप्रतिष्ठितो वोधिप्ततो मक्तामतः सदा नमस्कृतो भवति देवैः।सदा प्रशंसितो भवति नागैः।सदा नमस्कृतो भवति पत्तैः। 10 सद् पूजितो भवति गन्धवैः सद्वापचायितश भवति नागेन्द्रासुरेन्द्रेः। सद्वा सुनानितश्च भव-ति ब्राव्यणत्तिविषेष्ठे गृत्वपतिभिः । सदाभिगमनीयश भवति पण्डितैः । सदा सगन्वाव्ह-तश्च भवति बुद्धैः। शास्तुसंमतश्च भवति सदेववास्य लोकस्यानुकम्पकश्च भवति सर्वस-वानां ॥ पे ॥ चत्रस्रो गतोर्न गच्छति । सत्माश्चतस्रो । यद्वतास्त्रणगति न गच्छत्यन्यत्र सवपरिपाकात् । वुद्दशून्यवुद्दतेत्रं न गच्छ्ति। निष्यादृष्टिकुलोपपत्तिं न गच्छ्ति। स- 15 र्वडर्गतिगतिं न गच्छति॥

एवं पूर्वेतिस्ष्टस्यापि पुष्यस्य न्तिशवशात्पुनक्ष्यादीयमानस्य रत्ता कार्या। पुष्यदाना-दपि यत्पुष्यं ततोशिप न विषाकः प्रार्थनीयो अन्यत्र परार्थात्। किं च पुष्यं रत्तितुकामः। प-श्वात्तापं न मुविति ॥

पद्योक्तमुयपरिपृच्कार्या । द्ञा च न विप्रतिमारचित्तमुत्पाद्यितव्यिमिति ॥

<sup>20</sup> 

<sup>1)</sup> rājyao marg.

<sup>2)</sup> na brahmatvahetoh marg.

<sup>3)</sup> oyamalokao marg.

<sup>4)</sup> na çakratvāt parihīyate | tatra ca bhavaty apramatto bodhipratikānkshī marg

पृष्ठदेवित्यादीर्बत्यं । विप्रतिसारात् पापवत्युणयस्यापि तयः स्यादित्यभिप्रायः। न च कृत्वा प्रकाशयेद् । अनेकपर्यायेण क्ति भगवता प्रकृतकत्याणता । विवृतपापता वर्णिता । तत्र विवृतस्य त्तयो गम्यते । पापस्य दीर्मनस्येनैव पुण्यस्य सीमनस्येनापत्तिः सर्वार्थः निरामिषचित्तस्य प्रकाशयतः॥

यथा र्लमेचे वैखद्शातेनात्मोत्कर्षो निर्दोष उत्तः । पुनः पुण्यर्त्ता कामी
लाभमत्कार्भीतः स्याड्जिति वर्जपेत्सद् ।

बोधिसत्रो प्रसनः स्याङ्कि विमितिनृत्स्त्रोत् ॥

इरं च र्लकूटे अभिक्ति । चतुर्भिः काश्यप धर्मैः समन्वागतस्य बोधिसत्तस्योत्पन्नो-त्पन्नाः [78 b] कुशला धर्माः परिकीयत्ते । यैः[चतुर्भिर्मुक्ताः]न वर्धते कुशलैर्धर्मैः । कतमै-10 श्रतुर्भिः । यद्वताभिमानिकस्य लोकायतम्त्रपर्येष्ट्या । लाभसत्काराध्यर्वासतस्य कुल-प्रत्यवलोकनेन । बोधिसत्तविद्वेषाभ्याख्यानेन । श्रश्रुतानामनिर्दिष्टानां च सूत्रातानां प्र-तिलेपेगोति ॥

श्चार्यसर्वास्तिवाद्तां च पठाते। पश्यद्यं भितव एतं भितुं केशनखस्तूपे सर्वाङ्गेन प्रणिपत्य चित्तमभिप्रसाद्यसम्। एवं भद्तः। अनेन भित्तवो भितुणा पावतो भूमिराक्राताः

धर्शीतियोजनसङ्ख्राणि पावत् काञ्चनचक्रं। अत्रात्तरे पावत्या वालिकास्तावत्यनेन
भितुणा चक्रवर्तिराध्यसङ्ख्राणि परिभोक्तव्यानि। पावद्यापुष्मानुपालिर्येन भगवान् तेनाञ्जलिं प्रणम्य भगवत्तमिद्मवोचत्। यङ्गक्तं भगवतास्य भिनोर्वं मङ्गित कुशलमूलानि। कुन्नेमानि भगवन् कुशलमूलानि तनुतं परिनयं पर्यादानं गच्छ्ति। नाङ्मुपाले एवं

<sup>1)</sup> These two words are added in margin, and are not represented in the Tib. (92. b. 2—3). The words yaih...kuçalair dharmaih though represented in the Tib., do not appear to give good sense.

<sup>2)</sup> A new compound, «paying attention to» Tib. [2] Cf. Pali mukham oloketi.

वितं चोपक्ति च समनुपश्यामि । यद्या सब्रह्मचार्रो सब्रह्मचारिणोऽत्तिके द्वष्टिचतुमत्पा-दयति । यत्रोपाले इमानि मकात्ति कुणलमूलानि तनुवं परिवर्ष पर्यादानं मच्छ्ति । त-स्मात्तर्त्त्वुपाले एवं शिवतित्वयं यद्मप्यम्यूणायामिषि चितं न प्रहूपिषिष्यामः । प्रामेव सिव-ज्ञानके काप इति ॥

मार्पमञ्जमोविक्ती डितसू त्रे प्रतिषः प्रतिषः प्रतिष इति वाल्पणतोपचितं कुशलमूलं ६ प्रतिकृति तेनोच्यते प्रतिष इति ॥

मार्पगएउच्यूक्सूत्रे च मनससत्वपरित्राएयोजसः स्त्रिया रात्रिद्वतयौ पूर्वाबदानं स-षयत्याभिक्ति । ते तेनान्योन्याबगन्यनासमुद्तिनाकुशलमूलेनापुःप्रमाणादिप परिक्तियत्ते स्म । वर्णाद्विप वलादिप परिकोयत्ते स्मिति । म्रत्र च न सदाचिद्वत्रतिः कार्यिति प्रदर्शनार्धे सदेत्यु(७४ ०)च्यते ॥

लाभातकारस्तु कर्।चिर्भ्युपगम्यतेऽपि । यद्योक्तं म्रार्प्र्त्वमेषे । इक् कुलपुत्र वो-धिसवः सुनेत्तनात्रमपि रत्नराणि लगनानः प्रतिगृह्णति । प्रत्यवर्मपि वस्तु प्रतिलभमा-नः। तत्वस्य केतोः। तस्यैवं भवति । एते सवा नत्सरिणो लुब्धा लोभाभिभूताः \*\*\* । तदितोः तत्प्रत्ययं तिविदानं मक्षावारिस्वन्धावष्टव्दा इव संसारसागरे उन्मञ्जनिमञ्जनं कु-

<sup>1) &#</sup>x27;even when [one is distraught] on the heated pillar, much less when the body has all its powers of perception'.  $sth\bar{u}n\bar{a}=s\bar{u}rm\bar{i}$  has hitherto been vouched for by lexx. only; but see now Mhv. II 314 1. On the  $s\bar{u}rm\bar{i}$  see (c. g.) Manu XI. 104.

<sup>2)</sup> K. F. 230; Nanjio 184 (tr. A. D 313); Wassiljev 175 (162).

<sup>3)</sup> Cf. Rāj. Mitra, Nep B. L p 91 fin. I have not verified the present extract in MS. II (v. p. 2 n. 1 supra), but a conversation between Sudhana and the rātridevatā there more correctly named Samantasatvatrānaujaḥçrī occurs at f. 150.

<sup>4)</sup> The MS. reads here kutiakuncakāh preceded by an equally mysterious form khaṭtankāḥ in the margin. The sentence in the Tibetan (93. a. 5) ends. RENTING'S' From this we may conjecture some Prūkrit form of kshudra(-ka) (to which the lexx. give the secondary sense of 'mean', 'miserly') similar to those (khuddāka etc.) mentioned by Senart on Mhv I. 302. 12.

र्विति । तदेषां भविष्यति दीर्घरात्रमर्थाय क्तिय सुखाय । सर्वे प्रतिगृह्य न स्वीकरोति । न लोभचितमुत्यादयति । अन्यत्र सर्वसलसार्धारणां बुद्धधर्मसंघेषु कारां करोति । यथा डिष्डितानां च सर्वसलानामुपजीव्यं करेगित । तं च दानपति समुत्तेवर्यात संप्रकृषय तीति ॥

तथात्रवोक्तं। तेन च दानेन नोक्तो भवतीति॥ पुनर्त्रवाकः। यद् पुनर्स्य तहेतो-स्तत्प्रत्यपं तिक्दानं कीर्तिशब्द्रश्लोको भवति तत्र नोक्रामज्ञातो भवति न मानज्ञातो न मद्जातः। एवं चास्य भवति। न चिरेण कालेन यस्य चायं कीर्तिश्लोकशब्दः समुत्वितो यैथ समुत्वापितो यश्च कीर्तिशब्द्रश्लोकस्त्रयमप्येतत्सर्वेण सर्वे न भविष्यति। तत्र कः य-णिउतज्ञातीयो अनित्येषु न च स्थितेषु धर्मेष्ठधुवेष्ठनाश्चार्तिकेष्ठनुनयिन्तमृत्याद्येष्ठकः 10 तो भवेन्मानद्धितो वा। एवं क् बोधिसत्तो लाभसत्कार्कोर्तिशब्द्रश्लोकेषु मूपस्थित-स्मृतिर्विक्रतीति॥

पुनरारु । चएडालकुमारीपमाञ्च लोके विक्रिति नीचनीचेन मनसा । मानम्दर्पा-धिगताञ्च भवत्ति पैशुन्यमंत्रापाः सततसमितं प्रत्युपस्थितवादिति ॥

पुनर्ष्युक्तं । इक् कुलपुत्राभिनिष्क्रात्तगृक्वासः प्रव्रज्ञितो बोधिसतो मृतकसर्शोऽक्

15 मित्रामात्य[74 ष्)ज्ञातिसालोक्तितानामिति निक्तमानो भवति । वैद्वर्यं मे उभ्युद्धतं विवर्णानि च मे वासांसि प्रावृतान्यन्यश्च मे स्राक्षत्यः संवृत्त इति निक्तमानो भवति । मुण्डः
पात्रपाणिः कुलात्कुलमुपसंक्रमामि भित्ताक्तोभित्तानिद्दानिर्मिति निक्तमानो भवति ।
नीचनीचेन चित्तेन चण्डालकुमार्सरशेन पिण्डाय चरामोति निक्तमानो भवति । पिण्डिः
लिको उस्म संवृतः । पर्प्रतिबद्धा च मे ज्ञोविकाति निक्तमानो भवति । स्रवधूतमवज्ञातं

20 प्रतिगृह्णामीति निक्तमानो भवति । स्राराधनीया मे स्राचार्यगुरुद्विणोया इति निक्तमाने
नेत भवति । संतोषणीया मे सब्रव्ह्यचारिणो । यद्धत तेन तेनाचारगोचरसमुद्दाचारेणीति नि-

<sup>1)</sup> kārā (fem.) 'praise; cf. Divy. index.

<sup>2)</sup> anasvasikeshu MS.: for the meaning cf. Divyav. 207. 28.

<sup>3)</sup> darpyavigata MS.

क्तमानो भवति । म्रप्रतिलब्धानबुद्धधर्मान् प्रतिपत्स्य इति निक्तमानो भवति । कुद्धानां व्यापन्नचित्तानां सत्वानां मध्ये नाश्चियकुलो विक्रिप्यामोति निक्तमानो भवतीति ॥

म्रार्यसागर्गतिम्त्रेऽप्युक्तं । मत्कायपरिष्रुद्धमः भवति । लक्तणसगलंगृतगात्रगृडतरूणाक्त्तपादः स्वविभक्तपुष्यिनिःयन्द्गात्रो ऽक्तिनेन्द्रियः सर्वाङ्गप्रत्यङ्गपरिपूर्णाः । न च
त्रपगद्गत्तो भवति । न कायमण्डनयोगानुगुक्तः । म क्रियद्वीनानागिष सत्नानां द्वपवित्राला- ६
नामप्यवनगति प्रणागति धर्मपास्रातानुषाद्गयेति ॥

पुनर्त्रैचोक्तं । स्यान्वधापि नाम भगवन् गर् मक्तमागरः प्रतिमंतिष्ठते तर् निम्ने प्विचोप्ररेशे मंतिष्ठते । तस्य निम्नत्वार्त्त्वशृष्ट्या मर्यनग्वश्च मर्वप्रमवणानि च प्रपतः निम्न एवनेव भगवन् निर्मानस्य गुरुर् तिर्णाविगीर्यस्य वोधिमवस्यात्प्यक्ष्ट्रेण तानि गम्भीराणि धर्ममुवानि म्रो(१५ व)तिन्द्रपस्याभानमागव्क्ति । स्मृती चार्वतिष्ठत्ते । तः १० स्मात्तर्त्ति भगवन् गा बोधिमत्वी नानोवती भविन गानम्तव्धः न च गुरुर् तिर्णाविभ्यो अवनमिन प्रणानित बेरितव्यं भगवन्माराङ्गुणाविद्यो वतायं चोधिमत्व इति ॥

यार्यलोकोत्तर्यित्वर्ते चोतं । द्र्णेगानि भो नित्रपुत्र वेषिमवानां मार्यागीण । वातमानि द्र्ण । यदिदं गुरुद्दिन्नायाचार्यातापितृष्रमणात्रालामम्यग्गतमम्यकप्रतिपत्रेष्ठगीर्वता गार्या । धर्मभाणात्रानां चिणिष्टधर्माधिगतानामुद्दार्ध्यपदेशकानां गक्तायातस- 15
माञ्चलां निर्वाणायविधिन्नानां धारणीमूत्रात्तरानप्रतिलच्धानां नावननति । गर्वितस्तव्धश्र भवति । धर्मभाणाने न गीर्वमुत्पाद्यति । न शुश्रूषां न चित्रीकार् वर्रोति ।
मार्या धर्मश्रवणासांकष्ट्ये च निष्णा उद्दार्ध्यन्वेगे समुत्यन्ने धर्मभाणाकस्य साधुकारं न

<sup>1)</sup> cf. Karandavyūha (ref. in B2) 96 21 bhilishūņām çīlavatām dalishinīyānām.

<sup>2)</sup> M. Vyutp. Ixv. 9.

<sup>3) &#</sup>x27;regard', a form peculiar to Buddh. Skt, wh Böhtlingk (W.K.F. Nachtr. VI) with one MS. of M. Vyutp. (XCVII. 6) would correct to citikāra. But see Senart, Mhv. I. 444; and regarding his illustration from Pānini (III. 111. 150) compare the usages of θαυμόζειν for the transition from 'étonnement' to 'respect'.

प्रयच्कृति मा कश्चिदित्मन्प्रशंसतीति मार्क्म ॥ ऋभिमानं चोत्पाब्यात्मानं प्रतिगृह्णाति । परांश्य न मृह्णाति । स्रात्मज्ञतां च नावतरित । चित्तनिध्यिति नोत्वाद्यति । मारकर्म ॥ म्रिधमानं चीत्पायात्रानसबुध्यमानो वर्णाक्षाणां पुद्रलानां वर्णी प्रतिकाद्पति । स्रवर्णी भा-षते । न च परस्य गुणवर्षीनातमना भवति । मार्कमं ॥ ज्ञानाति च । स्रवं धर्मी ४वं विनयो म्तिमिद् बुद्धवचनिर्मित । पुद्गलिबिद्धेषेण धर्मविद्धेषं करोति । सद्धमे प्रतिनिपति । म्र-न्यां च विद्याङ्पति । मार्क्स ॥ उच्चमानमं प्रार्थयते परिकारधर्मे न मार्गयति । परोप-स्यानं सोऽभियाति । अभिनन्दति । वृद्धस्यविराणां चिर्चारतत्रत्सचर्याणां न प्रत्युपतिष्ठते न च प्रत्युद्गच्छ्ति । मार्क्मम् ॥ भृकुटीमुखः खलु पुनर्भत्रति । न स्मितमुखः । न खिल मयु-र्वचनः । सद्। कठिनचित्रिष्ट्द्रान्वेषी । स्रत्रतार्प्रेनी । मा[75 ७)र्क्म ॥ स्रिभेनानं च 10 पतिता परिस्तानोपसंक्रामित । न सेनते । न भन्नते । न पर्युपास्ते । न परिप्रश्नयति । न परिपृच्क्ति । किं कुणलं किनकुशलं किं करणीयं किं कृतं दीर्घरात्रमधीय किताय सु-खाय भवति । किं चा अकृतं दीर्घरा जमनर्घायाव्हितायामुखाय भवतीति । संग्रेडः संग्रेडतरी भव-ति । मोक्ट्यूको मानप्राक्ते । म्रानिःसर्गार्शि । मार्कर्म ॥ स मानाभिभूतो बुद्धोत्पारं वि-रागयति । पूर्वमुशलमूलं तपयति । नवं नोत्यापयति । मनिर्देशं निर्दिशति । विग्रहमा-15 र्भते विवाद्बद्धलाश्च भवति । स एवं धर्मविकारी स्थानमेतद्विवाते परिमन्निष्या नक्। प्रपातं पतेत् । स्रयं च पुनर्वोधिचित्तवलाधीनादैर्स्ययं प्रतिलभने । स कल्पणतसक्षेषु वुद्धोत्पादं नासाद्यति । कुतः पुनर्द्धमंघवणम् । इदं दशमं मार्कमं ॥ इमानि भो जिनपुत्र दश मार्क्साणि । यानि परिवर्ध वीधिसत्ना द्श ज्ञानकर्माणि प्रतिलभते । ब्रेजैव च ज्ञानक-र्मसु पच्यते । निर्मानता सर्वसत्नेधिति ॥

<sup>1) &#</sup>x27;lest anyone should praise him for it'; cf. Speijer, Syntax p. 319. n. 1.

<sup>2)</sup> The MS. reads sābhīyati. The Tib. (95. a. 1) has শ্র্ন্ট্রিন্ট্রন্

र्बेर्'डेर' 3) Possibly a case of sa-intensive; cf. Childers p. 406, and supra pp. 110 n. 3, 113, n. 2.

10

15

यार्थराष्ट्रपाससूत्रेऽद्युतं । श्रपायभूमि । मतिमत्त्राषु । द्रित्रतां । नीचकुलीवपत्तिम् । बात्यन्ध्यदीर्वल्यनयाल्पस्यामतां । मृह्हत्ति ते मानवजेन मूलाः ॥

इति॥

धर्मसंगीतिसूत्रेश्यातं । सवतेत्रं वोधिमवस्य वुद्धतेत्रं यतम्य वुद्धतेत्राद्धुद्धधर्माणां लाभागनो भवति । नार्क्शाम तिमन्त्रिप्रतिपत्तुम् । एवं चास्य भवति । सर्वं सुचिर्तं द्वम्य-रितं च सवाविष्रित्य प्रवर्तते । द्वम्यिरताम्यमाचापायाः प्रवर्तते । मुचिर्ताम्यपद्विमर्नु-ष्या इति ॥

ग्रत एव रह्मोत्काधारण्यानप्युतं । इक् भो जिनपुत्राः प्रथमिक्तोत्पादिको वोधिस-तः ग्रादित एव सर्वसत्नानामिको दणप्रकारं चित्तनुत्पाद्यति । कतमद्शप्रकारं । तय-धा । क्तिचित्ततां सुखचित्ततां दायाचित्ततां क्तिनम्धचित्ततां [76 व] प्रियचित्ततां ग्रनुप्रकृ-चित्ततां ग्रार्ताचित्ततां समचित्ततां ग्राचार्यचित्ततां श्रास्तृचित्ततां । इद्दं दशप्रकारं चित्तमु-त्पाद्यतीति ॥

तत्रावनमनप्रणमनतायां सर्वसत्वेषु निर्मानता॥

तयार्वविमलको र्तिनिर्देशे । परिशुद्धबुद्धतेत्रोपपत्तवे सर्वसत्नेषु शास्तृप्रेमोक्तं । लोक- 20 प्रसादानुरतार्वे वासनपादप्रख्यालनकर्म कुर्वतापि चेतसा स्त्रीषु वातगाप्राप्तेषु वा वि-निपतितेषु वोधिसत्नेन प्रेमगौरवाभ्यासः कार्यः ॥

1) 54. 16 supra.

<sup>2)</sup> So MS. for prakshālana: cf. Pali pakkhāleti

उत्तं कि गएउट्यूके तस्य सननत्तर्नियसस्य तिसन्तक्तिक्तसने सर्वः स बनका-यो ४भिनुखः प्राञ्जलिस्थितो ४भूत् । तनेत्र राजानं ननस्यनानः ॥ पे ॥ स खनु सर्वधर्मीन-र्नाद्च्छ्त्रमएडलनिर्चोषो राजा तेषा याचनकानां सक् द्र्वनेनातननस्कतरो राजानेन च त्रिसाक्ष्मचऋचतिर्गाष्यप्रतिलानेनामीनाप्राप्तकल्ययर्पवसानेन । यावत् प्रदुशवास्त्रेवता- त्तिविमोनमुखिक्रारेणाउपीतकत्यात्रमानेन । तत्ववा कुत्तपुत्र पुत्रप्रिकासतृष्याचीर्-मातापित्वान्नगिनोनित्रामात्यक्षातिसःतोव्हित्युत्रङ्गव्तिन्नगर्वाचिर्कातिवृक्क स्यादबीकात्रास् विप्रणप्टस्य तद्रईनक्रामस्य । तेषां समवयानेन मक्ती प्रीतिर्ध्यवमान-मुत्यतेत् तद्र्शनावित्यतया । एवनेव कुतपुत्र रातः सर्वर्यनिर्नार्व्वत्रमण्डलिनेविपस्य तेषां याचनकानां सक् द्र्यतिन मक्षप्रोतिबेगाः मैक्षाताः। चित्रतुष्टिसुखनवकाते नक्त-10 ज्ञित्तीद्यतावेगः प्राहुर्नूत्व भूतो पावतेषु सर्वपावतकेषु स्वतुत्रक्षतंक्षा नातारिकृतेका द्विणीयमंत्रा कल्याणिनत्रमंत्रा वर्णमंत्रा इस्त्रमंत्रा इप्कर्कार्क्रमंत्रा वङ्गर्मंत्रा पर्मोपकारितंका बोधिमार्गोपस्तम्मसंता बार्चाप्यास्तृतंतोत्प्रखेतेति॥

र्वनन्यगतभावे संवानान्यतोगमनो यस्यानारिष्ठमङ्के सर्वोत्सर्गे स्नोत्। र्यानेवार-मात्मीयः कायः । यथेष्टमत्रं वर्तसाम् । पृथिवोद्योग्रनोरलेरनादिवित्रं स्वतुखर्थनिति । 15 म्रयवा स्वाम्यप्रमाद्गोतेनेव तत्प्रसाद्।ियनेव तदाज्ञासंत्राद्ना मनसि कर्त्रच्या। सनदेते ब्युपस्मानं सुवेती बन्यमत्यभात्रात् । भिनुषा म्हानेनाङ्गीकृतं ॥

वयोक्तं भिनुप्रक्रीर्थके । मगवानास् । मा नाएँ भिनु मा माए भिनु । इस् ते भिनूर-स्थास्य । बाक्र् नितु चीवराणि पावते थोपानि । एवनुको बाषुप्नानानेन्द्रो नगवतनेहर्-बोचत्। मा भगवानेतस्य ग्लानस्यामुचिब्रजितानि चोव्राधि बोवतु। इङ्गावन् वी-20 विपर्य । नगवानाक् । तेन स्थानन् समेतस्य भिनुस्य चीवगृत्तिव वीव । त्रवणतो उर्द्यना-

<sup>1]</sup> upakārarāgaye marg.

<sup>2)</sup> Not in Nanjie or K. F.; Tib. 737737577 (St. b. 8)

<sup>3)</sup> Prakrit and Pali forms.

तिश्विष्यति । म्रथ खल्वायुष्मानानन्दो तस्य ग्लानस्य भितुस्य चीवराणि घोवति । गग-वानुद्वामासिञ्चति ॥ पे ॥ म्रथ खल्वायुष्मानानन्द्स्तं ग्लानं भित्तुं साधु च सुष्ठु चानुप-रिगृहा बर्ह्िर्धा हिरित्ना स्नापयेत् । भगवानुद्वामासिञ्जतीति । म्राङ् च ।

पाँनाराध्य मक्चं विराध्य कष्टां विपत्तिमाप्रोति । प्राणपरित्यागरपि तेषां नन् तोषणा न्याय्यं ॥ Б एते ते वै सवाः प्रसाय पान्सिह्मिगाता वक्वः। सिद्धितेत्रं नान्यत् सबेभ्यो विग्यते बगति॥ एते चित्तागणपो भद्रवटा धेनवश्च वामद्वघाः। गुरुवच देवतेव च तस्गादाराधनीपास्ते ॥ विं च निश्कृदावन्ध्नामप्रमेयोपकारिगाम् । 10 सताराधनमृतस्य नि<sup>(5)</sup> शिरता धार्यामात प्रा नावी यवेटिसतम् । ज्ञरासुध्यपितान्सवान्भ्वा पत्नेन निद्यलः॥ र्भन्दिति देवः प्रविशहयत्रीचीम् पेषां कृते तत्र कृते कृतं स्यात् । मकापकारिघपि तेन सर्वे कल्याणने[77 व]वाचरणीयमेषु ॥ 15 स्वपं मग स्वामिन एव तावग्वदर्धमात्मन्यपि निर्व्यपेताः। चक् कार्य स्वामिष् तेष् तेष् करोमि मानं न तु राप्तभावम् ॥

<sup>1)</sup> odhā nī haritiā MS. With haritiā for hrtiā compare the Pali.

<sup>2)</sup> Metre of first three stanzas: Āryā.

<sup>3)</sup> Cf. Bodhic III. 19. Prof. d'Oldenburg compares the quotation from the Jambhalastotra of Candragomin in the Nāmasaṃgīti-ṭīkā:

bhadraghatalapapādapacintāmaņayo 'py acctanātantaḥ \
te 'pr sukhayantr satvān līmu na Bhagavān svīlrtakṛpayā \\.

<sup>4) =</sup> Bodhic. VI. 119.

<sup>5)</sup> pratyupakāro buddhānaņi marg.

<sup>6)</sup> The following verses down to the end of the citation p. 157.8 occur at Bodhic. VI. 120-134, 115. A few variants are noted below.

येषां सुखे यात्ति मुद्दं मुनीन्द्राः येषां ट्यवायां प्रविशत्ति मन्यम् । तत्तोषणात्सर्वमुनीन्द्रतुष्टिस्तत्रापकारे ४पकृतं मुनीनां ॥ म्रादीप्तकायस्य यद्या समलान् । न सर्वकानैर्षि सीमनस्यम् । सत्रव्यवायामिष तद्देव न प्रीत्युपायोऽस्ति मक्ताकृपाणाम् ॥ तस्मान्मया यज्ञनडुब्खनेन । डुब्खे कृते सर्वमहाद्यानां। 5 तदम्य पापं प्रतिदेशपामि यत्खेदितास्ते मुनयः त्तमनाम्॥ म्राराधनायाय तथागतानां सर्वात्मना द्रास्यम्पिमि लोके। कुर्वस् में मूर्ष्प्रि परं बनीवाः निष्नसु वा तुष्यतु लोकनावः॥ म्रात्मीकृतं सर्विमिद् बगत्तैः कृपात्मभिनैव व्हि संशयो अत्र। द्श्यत एते नन् सत्त्रपास् । त एव नायाः किमनार्गे । । 10 तबागताराधनमेतदेव स्वार्वस्य संसाधनमेतदेव। लोकस्य डुब्डापक्नेतर्वेव तस्मान्ममास्तु त्रतमेतर्वेव ॥ यवैको राजपुरुषः प्रमञ्जाति मन्हाजने । विकरोति न शक्तोति दीर्घदर्शी महाजनः॥ यस्मानेव स एकाको तस्य राजवलं वलं। 15 तया न डर्बलं कंचिद्पराहं विमानपेत्॥ प्रमानर्वापालाघ कृपावत्तरा तदलं। तस्माद्राराधयेत्सवान् भृत्यश्चराउन्पं यथा॥ क्पितः किं नृपः कुर्याचीन स्यामर्कव्यया। यत्सलद्रीर्मनस्येन कृतेन स्मनुभूपते ॥ 20

<sup>1)..1)</sup> dāyamayānām ... sarva-mahākṛpāṇām Bodhicāryāv. text.

<sup>3)</sup> tanmun° Bodhic.

<sup>4)</sup> driçyantu etena tu Bodhic.

<sup>5)</sup> melius Bodh. vikartum naiva°.

20

तुष्टः चिं नृपतिर्द्वावहुद्धवसमं भवेत् ।

पत्सवसीनमस्येन कृतेन स्नुभूपते ॥

प्रास्तां भविष्यहुद्धवं सवाराधनमंभवं ।

र्क्त्व सीभाग्यपणः सीस्थित्यं जिं न पश्यिस ॥

प्रामाद्गित्वनारोग्यन् प्रामीकं चिर्ज्ञायिनं ।

चक्रवर्तिसुखं स्पीतं तनो प्राप्नोति संगर्न् ॥

नैत्राधापरा पत्पूत्यः सवनाकृतन्यनेत्र तत् ॥

चुद्धप्रसाद्गायत्पुषयं वुद्धनाकृतन्यमेत्र तत् ॥ ॥

प्रत एव क् चन्द्रप्रदीपमृत्रे मेत्रीभावपलानुद्धायितम् ।

पात्रत्ति पूतां बद्धायिध यप्रनेगः ।

तेत्रं णतेपू नियुत च विन्वरेपू ॥

संद्याक्षलापी न भवित नैत्रचिते ॥

तस्नाद्देवंविधेषु नक्तद्विणािषेषूवृत्ति वर्त्तवेतमद्दा । एषा चात्रतिर्योनिजीननस्वा-रात्संभवतोति ॥

तस्यानवतारे पतः कार्यः । ययोक्तं रुत्तमेषे । यथं च कुलपुत्र वोधिसत्वो ४योनिशो-मनस्वारापगतो भवति । इक् वोधिसत्र एका कोर्को गतः प्रविवेदास्थितो नैत्रं चित्तमुत्पा-द्यति । यक् यमंत्रीर्णाविकारी । यक् प्रविवेदास्थितः । यक् प्रतिपत्रस्ताधागते धर्मवि-नये । ये तन्ये प्रमणा वा व्राक्तणा वा सर्वे ते संकीर्णाविकारिणः । संसर्गवकुला उद्वरा-स्तायागताहर्मविनयात् ॥

<sup>1)</sup> Name of a high number peculiar to Buddh. Skt., not determinable from the Tib. (nor elsewhere, probably), which has 75% about a thousand billion». Lshetrah ... nayuta MS. I have not identified the metre of these lines.

<sup>2)</sup> uddhriah marg.

15

एवं कि वोधिसत्तो उपोनिशोननस्कारापगतो भवति ॥

पुनर्त्रेबोक्तम् । इक् बोधिसत्रो बीर्पगार्गगागो न तन्गक्दीर्पगास्वाद्पति । न च तेन वीर्चिणात्नानमुत्वार्पपति । न परान्पंसपति । तस्यैवं भवति । को व्हि नाम सप्रज्ञजान तीयः स्वकर्गाभियुत्ताः परांशोदवेत् ॥

एवं कि वोधिसत्तो अनुवतवीची भवति॥ एप तु पुण्यरत्तायाः संतेषो पद्वीधिपरिगानना ॥

तचा खुत्तानार्यात्रयनतिसूत्रे । न कि वोधिपरिणामितस्य बुजलमूलस्यात्ररा कथि-त्परितयो यावद्वोधिमण्डानिषद्नात्। तत्ववापि नाम भर्त्र णार्द्वतीपुत्र मकाप्तमुद्रपति-तस्योद्दाविन्दोर्नात्तरास्ति वयो यावव वाल्पपर्यवसान । इति ॥

॥ इति शितासग्ज्ञेषे भोगप्रयाता सप्तमः परिच्छेदः ॥

## VIII.

## पापशोधनं ग्रहनः परिच्छेदः

उत्ता त्रयाणानप्यात्मभावादीनां रता । शुद्धिर्धुना वक्तव्या । विमर्धम् । शोधितस्यात्मगात्रस्य शोगः पृथ्यो गविप्यति ।

सम्यक्तिसद्धर्यं भक्तस्य निष्यणस्येव देक्तिगम्॥

ययोक्तनार्यतयागतगुत्ममूत्रे । यानि च तानि मक्तानगरेषु मक्ताश्मशानानि भवत्यने-कप्राणिशतसक्ष्राकीर्णानि 'तत्रापि स वोधिसतो मक्सतो मक्सतमात्मभावं मृतं का-

<sup>1)</sup> cf. 63.6 supra.

<sup>2)</sup> samkhyepo MS.

<sup>3)</sup> çodhanaphalam tāvad āha marg.

<sup>4)</sup> satvānām marg.

<sup>5)</sup> A new form, but attested by the Tib. न्वेन्त्र सेट् (98. b. 1) 'without an atom of dirt'.

लगतनुपर्शयति । तत्र ते तिर्यग्योनिगताः सत्रा याबद्र्य नांसं परिभुद्धायुःपर्यते मृताः बालगताः सुगती स्वर्गलोको देवेपूपपव्यते । स चैव तेपां कृतुर्गवति यावत्परि[78 विनिर्वाणाय।यदिदं 'तस्यैव बोधिसत्रस्य पूर्वप्रणिधानपरिशृद्धाः ' येन दीर्घरात्रमेवं प्रणिधानं कृतं ' ये ने गृतस्य कालगतस्य नासं परिभुद्धीर्म् । स एव तेपां कृतुर्गवत् स्वर्गीत्पत्तये पावत्परिनिर्वाणाय तस्य शीलवतः । अध्यति चेतना 'अध्यति प्रार्थना 'अध्यति प्रणि- क

पुनर्त्रज्ञोक्तं । स धर्मकाषप्रभावितो दर्शनेनापि मद्यानार्ध्यं करोति । श्रवणेनापि स्पर्णनेनापि मद्यानार्यं करोति । तय्यशपि नाम जात्तनते जीवकेन वैत्यराज्ञेन सर्वभैप्रव्यानि सनुरानीय गेपव्यतरुमंकातम्यं दारिकाद्यं (कृतं)प्रामादिकं दर्शनीयं मुक्तं मुनिष्ठितं सु-परिकार्यकृति गच्छ्ति तिष्ठति निर्पाद्ति जव्या च कल्प्यति । तत्र ये ग्राग- 10 च्छ्ल्यातुरा गच्छत्मानो राज्ञानो वा राज्ञमात्रा वा श्रेष्ठिमृक्ष्यत्यमात्यकोद्राज्ञीनो वा । तान्स जीवको वैत्यराजस्तया भेपव्यदारिक्या सार्वं संपोज्ञयति । तेयां मननत्तरमंपोगमाप-नानां सर्वच्याययः प्रस्नभ्यते अरोगाश्च भवत्ति सुण्डिनो निर्धिकाराः । पष्य जात्तमते जीवकानां सर्वच्याययः प्रस्नभ्यते अरोगाश्च भवत्ति सुण्डिनो निर्धिकाराः । पष्य जात्तमते जीवकानते तस्य धर्मकायप्रभावितस्य वोधिसद्यस्य यावतः सद्याः स्त्रीपुरुपद्रार्कद्रारिका 16 रागदोपमोक्तंताः कार्यं स्पृजति । तेयां संस्पृष्टमात्राणां सर्वज्ञेताः प्रस्नभ्यते विगतसं-तापं च कार्यं संज्ञानत्ति ॥ पर्दिरं तस्यैव वोधिसद्यस्य पूर्वप्रण्णिधानसुपरिष्रंद्वतात् । एतद्विमातमभवः जीध्यः ॥

किं च म्रजीधने दीषनारः।

तृणक्त्रं पद्या जस्यं रोगैः सीद्ति नैधते।

वुढाङ्क्र रस्तवा वृद्धिं लेखक्ती न गच्क्ति॥

1) This word in margin (later hand).

<sup>2) &#</sup>x27;etwa Burggraf' B<sup>2</sup>, quoting LaI-v. 136.15 (an enumeration similar to the present). Tib.  $\frac{1}{2}$  'feudatory prince' (Jäschke).

प्रतिपत्तीनेरासेन वृद्धर्य चेत्याभप्रायः॥

ब्रात्नभावस्य का शुद्धिः । पापन्नेशिवशोयनं ।

मंबुढोत्त्रवंसारेण । यत्राभावे व्यवकाः।

तत्र क्रवं विद्वपगासनुराचार्गे भात्रपिनव्यः । प्रधा सुत्रर्गप्रभामोत्तनसूत्रे प्रिनिव्हितं ॥

मनन्वाक्रसु मां बुद्धाः कृपाकारूणयचेतसः। ये च द्शरिणि लोके तिष्ठति विषर्तिनाः॥

<sup>1)</sup> kter pāpau marginal gloss (partly deleted).

<sup>2)</sup> ātraihārah çodhyah marg.

<sup>3)</sup> Apparently 'self-represch'. Tib. has simply and and another (92. a. 6).

<sup>4)</sup> atyr[r?]thābhiyogatas US.; हैं रूप हैं कूप रें Tib. 199. 2. 7.

<sup>5)</sup> The following rassage has been collated with three MSS of the sitra: Cambridge, Univ. Library Add. 1342, f. S. b. 6 (called B.); wid. Add. S75. f. 10. b. (C); London, R. As. Soc. Hodgson M. S. f. 9 (H), and with the printed text (pp. 12—16) of the Buddhist Text Society (P). From advance-sheets kindly forwarded by Rai Garat-Candra Das Bahadur. H. has many errors due to the extremely inferior copyist, which are not all roted. Samanvaho forms possibly a case of the anapærtic beginning noted at p. 92, n. 4.

<sup>6)</sup> shihati A.; atyayam pratiginņantu āaçadībshu vyarasihitāh P.

यच मे पापकं कर्म कृतं पूर्व सुराफ्तणं। तत्सर्वे देशिषण्यामि स्थितो दशवलाग्रतः ॥ मातापितृनज्ञानती बुद्धानामप्रज्ञानता । कुशलं चाप्रजानता यत्तु पापं कृतं मया ॥ रिश्चर्यमदमत्तेन कुलभोगमदेन च। б तारुएयमदमतिन यत् पापं कृतं मया।। इश्चितितं इक्तं च इब्कृतेनापि कर्मणा। त्रनादीनवदर्शिना यत् पापं कृतं गया ॥ वालवृद्धिप्रचारेगा मज्ञानावृतचेतमा । पापमित्रवशाचीव लेखिट्याकलचेतसा ॥ 10 क्रीडार्तिवशाचैव शोकरोगवंशेन वा। श्रत्प्रधनद्वेषिण यत् पापं वृतं मया ॥ मनार्पजनसंसर्गेरीर्धामात्सर्पकृतना । शाळादारिचादोषेण यतु पापं कृतं मया।। व्यसनागमकाले अस्मन् कामाना भपवृत्ना। 15 म्रनिश्चर्यगतेनापि यत् पापं कृतं मया ॥ चलचित्तवशैनैव कामक्रोधवशेन वा । तुत्विपासार्दितेनापि यत्तु पापं कृतं मया ॥

<sup>1)</sup> sthito'ham A. P.

<sup>2) °</sup>balāçritah H.

<sup>3)</sup> pitrnajānanto A.; optinavajnatah H; pitrnavajnānād P.

<sup>4)</sup> onanto A.

<sup>5)</sup> yatra B. C. P., hic et infra.

<sup>6)</sup> kularūpa° B. C. H. P.

<sup>7)</sup> darçinā ca yato A.; ovadrishtena B.C.; ovanashtena P.

<sup>8) °</sup>cālena P.

<sup>9)</sup> rosha A.; rāga P.

<sup>10)</sup> ca A.

पानार्थे भोजनार्थे च वस्त्रार्थे स्त्रोष् हेतुना। विचित्रैः लोशसंतिपिर्वत् पापं कृतं मया ॥ कापवाद्यनसाँ पापं त्रिधा ड्रम्यरितं चितं। यत्कृतमीद्शै ह्रपैस्तत्सर्व देशयाम्यकृम्॥ यत् ब्हेष् धर्मेषु स्रावकेष् तथैव च। 5 श्रगीर्वं कृतं स्याद्धि तत्सर्वे देशयाम्यकृम् ॥ यत् प्रत्येऋवृद्धेषु बोधिसेलषु वा पुनः। म्रगीरचं क्तं स्याह्मि तत्सर्वे देशपाम्यक्न्॥ क्ष सहर्म[79 क्ष]भाषाकेषेत्र मन्येषु गुषावत्सु वा । म्रगीर्वं कृतं स्याद्धि तत्सर्वे देशपाम्यहम् ॥ 10 सद्धर्मः प्रतिविक्षः स्याद्द्यानं तेन मे सद्।। मातापित्रखगार्वं तत्सर्वं देशपाम्यक्म्॥ मुर्खबेन बालबेन मानद्र्यावतेन च। रागद्वेषेण मोहेन तत्सर्वे देशयाम्यक्ष्म्। व्यवलोकपतु मां वुडाः समन्वाव्हतचेतसः। 15 म्रत्यवं प्रतिगृह्णसु का रूपयापितचेतसः॥

1) vividha kleça B. C. H.

4) īdricam rūpam B. C.

5) This stanza does not occur in B. C. P.

8) murkhatvenāpi bālatve B. cf. P.

<sup>2)</sup> vānmānasam B.C.; ; vācamānasam (unmetrically) P.

<sup>3)</sup> tridhātu caritan ca tat B. C. H. P.

<sup>6)</sup> syat sujñaº H.; P.'s reading I can neither scan nor construe.

<sup>7)</sup> agauraram yacca A. tre ca gauraram B.C.

<sup>9)</sup> Here our author passes over some half-dozen stanzas (pp. 13.13-14.10 in P.).

<sup>10)</sup> Scansion as above 160.13; cf. also Pali olokentu. kaya mām buddha mocaya mām bhayā[t] tatah H., cf. P.; mocayantu ca mam bhayāt B. C. Compare seven lines below.

<sup>11)</sup> otasā B. P.

<sup>12)</sup> So B. P.; mama gro A.

<sup>13)</sup> This and the next three lines do not occur in B. C.

पत् पापं कृतं पूर्वे मया कलपशतेषु च। तस्यार्थे शोकचित्तोऽकं कपणोयी भयार्दितः ॥ भवामि पापकर्माणां सततं दीनमानसः। यत्र यत्र चरिष्यामि न चास्ति मे बलं हाचित्॥ मर्वे कारुणिका बुद्धाः सर्वे भवक्रा जमें। 5 म्रत्यपं प्रतिगृह्धन् मोचपन् च मां भयात्॥ लेशकर्मफर्लं मह्यं प्रवाक्<sup>(6)</sup> तथागताः। स्त्रापपस् च मां बुद्धाः कारूएयसरितोहकैः॥ सर्वे पापं देशपामि यत्तु पूर्व कृतं मया। यच एतर्कि मे पापं तत्सर्व देशपाम्यक्म्॥ 10 चापत्यां संवर्गापेचे सर्वडब्कृतकर्मणाम् । न क्वार्यामि तत्पापं यद्यवेन्मम उष्कृतम् ॥ त्रिविधं कापिकं कर्म वचमा च चतुर्विधम् । मनसा त्रिप्रकारेण तत्सर्वे देशपाम्यकृम ॥ <sup>(10)</sup> कायकृतं वाचकृतं मनसा च विचित्तितं। 15 . कृतं दृशविधं कर्म तत्सर्वे दृशपाम्यकृम् ॥

<sup>1)</sup> krpanc trshnayardo P.

<sup>2)</sup> So P.; bhāyāmi pā A.

<sup>3)</sup> So P.; rati mc A: cāsti me balā kacit II.

<sup>4)</sup> jināh H; cf. P.

<sup>5)</sup> malam A.

<sup>6)</sup> So, with hypermetron, A. P. H.; (to be scanned as if °iāhentu); B has pravāhantu representing more closely the scansion of the line.

<sup>7)</sup> ovimalodakanh B. H.; cf. P.

<sup>8)</sup> The above reading of A. is unmetrical (samvaram as dissyllable?). apattyā sarvam āpadyam B.; āyatyā sarvam āpadyam C; āpadbhyah sarvapāpebhyah P.

<sup>9)</sup> H. is hopelessly corrupt and unmetrical here. The reading of its archetype may have been: caturvidham tu mānasam. Vācīkam tu caturvo mānasam triprakāram tu B. C. P. leaves a lacuna.

<sup>10)</sup> H. is corrupt and unintelligible in this stanza otam ca vākkṛtam B. C.

यच मे पापकं कर्म मनिष्ठफलदायकं। तत्सर्वे देशिषयामि बुडानां पुरतः स्थितः॥

भवगितिसंबारे बालबुहिना पांप यन्मे कृतं सुद्राफ्रणम्। दशबलमग्रतः स्थितः तत्सं-र्वे पापं प्रतिदेशयामि । देशयामि च तत्पापं यन्मया संचितं बन्मसंकटे विविधैः कापप्रचा-५ रसंकटिर्भवसंकटलोक्संकटे चापलचलचितसंकटे मूर्खबालकृतक्तेशसंकटे। पापमित्रागम-संकटेन च । भयसंकटरागसंकटे दोषमोक्तमसंकटेरिय तपासंकटे कालसंकटे पुण्योपार्वन-संकटिर्पि । जिनसंकटसंमुखिस्यतः । तत्सर्वपापं प्रतिदेशपामि ॥

विशेषतस्तु बोधिसत्वापत्तीनां गुर्वीणां लघ्वीनां देशनार्पापालिपरिपृच्कार्यामुक्ता [79 b] । का पुनर्गुर्वी मूलापृत्तिः ॥ सामान्यतस्तु तत्रीक्तं । सचेडपाले मकापान-10 संप्रस्थितो बोधिसत्तो मन्हासत्तो गङ्गानदीवालिकोपमा रागप्रतिसंपुक्ता म्रापतीराप-खेत । यां चैकतो देवसंप्रयुक्तामापत्तिमापखेत बोधिसत्वयानं प्रमाणीकृत्य ॥ पे ॥ इयं ताभ्यो गुरुतरा म्रापत्तिर्पेपं देषसंपुक्ता । तत्कस्यकृतोः । योज्यं देष उपाले सवप-रित्यागाय संवर्तते । रागः सबसंयक्तय संवर्तते । तत्रोपाले यः लोशः सबसंयक्तप सं-वर्तते । न तत्र बोधिसवस्य क्लं न भयं ॥ ये ॥ तस्मात्तर्न्हं बामुपाले याः काश्चन रागप्र-15 तिसंयुक्ता भ्रापत्तयः सर्वास्ता भ्रनापत्तय इति वदामि । कोऽत्राभिप्रायः । सत्वसंयक्तियेव पू-र्वमेव विशेषितत्वाद् । मध्याशयमृपावतो स्ययमुपदेशः॥यस्माद्नत्तरम्।क्।तत्रोपाले पेऽनुपा-यकुशला बोधिसत्वास्ते रागप्रतिसंयुक्ताम्य म्रापत्तिभयो विभ्यति। ये पुनक्पायकुशला

<sup>1)</sup> vāhakam B. H.

<sup>2)</sup> The following paragraph corresponds generally with H. 11. a. 2-4; but the variants are too numerous too record, nor can I restore the metre (?), though P. prints it as verse. Our text, however, agrees substantially with the oldest known text of the Suv.-pr. (Cambr. Add. 2831 f. 9 b, kindly collated by Miss Ridding). Chief variants: kāma- for kāya- (l. 4) and kṛtam mayā dānaso for punyo-′ pārjanas°.

<sup>3)</sup> Citations, in verse however, from a work of this name occur in Madhyvr., pp. 35, 62-3, 82-3. See also the book mentioned by Nanjio 28 (24) and stated by him to bear the longer title Vinayaviniccaya-upali-pariprecha, with which compare K. F. 216.

<sup>4)</sup> Cf. Saddh.-P. Ch. II (tr. Kern, p. 30 n. 1)

बोधिसत्नास्ते देपसंप्रयुक्ताभ्य ग्रापत्तिभ्यो विभ्यति न रागप्रतिसंयुक्ताभ्य इति ॥

के पुनक्तपायकुश्वलाः । ये प्रचाकृषाभ्यां सद्यत्यागानियापंचे । उभववा कि सद्यागो भवति । केवलप्रचया द्वष्वणृन्यताववोधात् । केवलपा च कृषया क्रिशवलाद्विरेणा कृ-पाक्तिः ॥

यडक्तमुपायकीशस्त्रीभूत्रे । तत्त्रया बुलपुत्र मंत्रविद्याधरः पुरुषो राज्ञा पञ्चपाशकेन । वन्धनेन वद्यः स्यात् । स पदा काङ्कित प्रक्रमणाप तदैकानस्रविद्यावलेन सर्ववन्धनानि हिन् हा। प्रक्रमेत् । एवमेच बुलपुत्रोपायकुशाली बोधिसद्यः पञ्चभिः कामगुणौ रितं विन्दति तैद्याक्षोणी विक्रित । पदा च पुनराकाङ्कते तदा प्रज्ञावलाधीनेन एकेन च सर्वश्वताचित्तेन सर्वकामगुणान् प्रभुत्व च्युनो ब्रह्मलोक उपपन्तत इति ॥

हेपेऽपि कि नैविम्ध्यते । प्रकृतिमक्तासात्रख्यान् । कृपवित्रतस्ये चीपायस्येवासंभ- 10 वात् ॥

परार्धिति वा स्वार्धादुरुतरानिधनुच्यनानः कोपपर्वत्तपापि पर्मनुणास्यानुताप-पूर्वक्रमायत्यां संवर्गुत्पयते । ग्रन्तिनिवार्धां क्रीधे को दोषः। ग्रवकाण[४००]दानेन तहासनादीपात्कृपान्तानिदोषः। तच्छेदेन मूलच्छेद्रदोष इति पशादर्णिषण्यामः। पर्वाप तस्य सत्तस्य तदितं तथापि बोधिसत्रकृपान्तान्या मन्तिः सत्तार्थानुवन्धस्य कृतिः 16 स्यात्॥

मार्यसत्यके परिवर्तेशि पुत्रदृष्टातः करूणाधिष्ठित एव वेदितव्यः। यस तत्रापि कृपाप्रतिपेधः स लोकार्बपाणिङत्येन लोकावर्जनार्वे। निवार्पमाणस्य पदि व्हितकामे वो-

<sup>1)</sup> Reading and punctuation from the Tib. (101. b s). \*kuçalā na ye\* MS.

<sup>2)</sup> ıäranena svayam cvätyügät marg.

<sup>3)</sup> unā prajūam kshamaņa...ktch marg. Apparently this gloss (not rendered in Tib.) is meant to explain kṛpāhānih. The form kshamaņa is new to Sk., but occurs in Pali (khamana).

<sup>4)</sup> See 66.0 and cp. M. Vyutp. lav. 20 and K. F. 270.

<sup>5)</sup> ne marg., as if noting a variant ovaranc

<sup>6)</sup> Apparently: «for the sake of winning the world».

धिमले प्रतिषं लेभत म बोधिमलः स्याड्रभयोरनर्थः ॥

रागेऽपि तर्कि दोषः पठाते । कामानुषेत्रिया भीति मन्ध मनुबो । मातापितृवातयो । कामान् सेवतु शोलवसु वधयो । तस्माद्विवर्जेत्सद्। इति ॥

स्वतीष्यतंगेन च पर्डष्वोपेता दृष्टा ॥ तत्यं दृष्टा । येन पर्डष्वं स्वडष्वतयां ना-्ठ भ्यस्ते । वेन लभ्यस्ते <sup>।</sup> तस्योभपदीषातेभवः॥.

ययोक्तं चन्द्रप्रदीपसूत्रे । तस्वयापि नामानन्द कृत्रियदेव पुरुषो अधस्तात्पादतलमादाप यावन्मूईन्यादीप्तो भवेत् । संप्रज्ञालित एकज्ञालीभूतस्तं कश्चिदेव पुरुष उपसंक्रम्य एवं वरेंद्र । एक् तं भोः पुरुष निर्वापितेनात्मभावेन पश्चिभिः कामगुणैः समिपितः समन्वङ्गी-भूतः क्रीडस्य रमस्य परिचार्यस्वेति । तित्कं मन्यसे ग्रानन्द ! ग्रीप तु स पुरुषो अनिर्वा-10 पितेनात्मभावेन पञ्चभिः कामगुषीः क्रोडित रमेत्परिचरेत् ॥ म्रानन्द म्राहः। नो हीदं भ-गवन् ।। भगवानाङ् । क्रोडेतानन्द् स पुरुषो रंमेत्परिचरेत्परिकल्पमुपादापापरिनिर्वा-पितेनात्मभावेन पञ्चभिः नामगुणैः समिपितः समन्यङ्गोभूतो । न वेवं तथागतस्य पूर्वं वो-धिसत्वचर्षी चर्नाणस्य सत्नान् त्रिभिर्पायैई व्वितान् दृष्ट्वा दरिहानभून् सीमनस्यं वा चि-त्तप्रसादो वेति विस्तरः ॥ लोकेशि पुत्रे प्रूलमारोप्यमाणे । पश्यतोमाताप्रित्रोर्न स्वसौ-15 ज़्यसंगो दृष्टः स्वानुद्रपकृपावशात् । \*\*\* प्रच्छ्त्रस्ति हि सस्वामिकामु निस्वामिकामु वा-कुलधर्मघतर वितासु कामिष्ट्याचारो न स्यात्। सति सत्रार्थे सत्रानुपघाते चानुबन्धं निद्र-प्यादेषः [80४] ॥ सम्यग्र्वस्थारिषाीपु कृतार्थवादूरात्परिन्हारः। पूच्या च मातृभगिन्या-दिवत्। एवं तर्कि भिनोरप्येवमापन । न तस्यापरेण ब्रह्मचर्यप्रकारेण सलार्थसाघनात्॥

<sup>1)</sup> svasukhasamgah paradushkhopekshā ca marg.

<sup>2).. 2)</sup> a stock-phrase; cf. infra and Divy. 219.22, 220.2. The form samanvangibhuta is regarded by Böhtlingk (W.K.F.) as suspicious.

<sup>3)</sup> Something seems to be wanting here. Tib. (102. b. 7) বুবিব্যান্ত্রিপার हिंद्'पिंद्'य'वज

<sup>4)</sup> satvātre MS.; but Tib. (108 ধ 1) গীন্স'তৃত্ শু নুত্র

<sup>5)</sup> samyak[sic] brahmacārī cen[,]na kāmomithyācārah syāt marg.

तथा स्नुक्तमार्थातवमित् मूत्रे । बालाक्षाले पुनर्नेनोपेता कर्णोवेति ॥ म्रय ततोष्ट्यधिकं सत्नार्थं पश्येत् । शितां नितिपेत् ॥

उपायकीशल्यम्त्रे द्योतिर्माणवकं द्वाचवारिणदर्षसक्सव्यक्तिचारिणपियकृत्य सप्तमे पदि स्थितस्य कार्राण्यमुत्पयेत । किं चाप्यकृपिदं व्रतं खण्डिपद्वा निर्पपरापणः स्यां । तथाप्युत्तसक्ष्यं नैर्पिकं दुष्वं प्रतिवेदिपतुम्य चेपं स्वी सुखिता भवतु । मा कालं क- हिरोतु । इति कि कुलपुत्र द्योतिर्माणवकः पश्चान्मुखो निवर्त्य तां स्विपं दितिणेन पाणिना गृक्तिवैवमाक् । उत्तिष्ठ भगिनि पद्याक्तामकर्णीयस्ते भवामीति ॥ पे ॥ सोऽकं कुलपुत्र मक्ताकार्ण्यचित्तोत्पादेनेत्वरेण कामोपसंक्तिन दशकल्पसक्त्वाणि पद्यान्मुखमकार्पम् । पश्य कुलपुत्र पदन्येषां निर्पसंवर्तनीयं वर्षं । तद्यपापकुशलस्य वोधिसद्धस्य व्रक्तलोकोन्पपत्तिसंवर्तनीयमिति ॥

पुनर्त्रैवाक् । यदि बोधिसव र्कस्य सबस्य गुशलमूलं संजनयेत्रवाद्वयां चापत्तिमाप-खेत प्रयाद्वपपापत्त्यापत्रया काल्पशतसङ्खं निर्षे पच्येत । उत्सोब्व्यमेव भगवन् बोधिस-बेनापत्तिमापत्तं तच्च नैर्यिकं डब्बं । न बिच तस्यैकस्य सबस्य कुशलं परित्यक्कमिति ॥

पुनर् त्रैवाक् । इक् कुलपुत्रोपायकुशको बोधिसत्रो यदा कदाचित्कस्मिंशित्पायमित्र-वशेनापत्तिमापखेत । स इतः प्रतिसंशितते । न मयोभिः स्कन्धैः परिनिर्वापयितव्यं । मया 15 पुनरेवं संनाक्ः संनद्धव्यः । अपरासकोिटः संसर्तिव्या सत्नानां परिपाचनकेतोरिति । न मया चित्तदाकः करणीयो । यथा यथा संसरिष्यामि तथा तथा सत्नान्परिपाचिष्यामि । अपि त्रेतां चापत्ति यथाधर्म प्रतिकरिष्यामि । श्रायत्यां संवरमापतस्ये । सचेत्कुलपुत्र प्रज्ञितो वोधिसत्यः परिकलपमादा्शिः अप सर्वाश्यतस्यो मूलापत्तीरितिक्रमेदनेन चोपाय-कौशल्येन विनोद्येद् । स्नापत्ति बोधिसत्तस्य वदामीित ॥

<sup>1)</sup> Seven steps proverbial for the complete and irrevocable; usually however (B.R. s. v. saptapada; cf. 91 a infra) of marriage or friendship; here of the completely chaste sage, striyam pratyākhyāya gatasya marg.

<sup>2)</sup> Five were mentioned above pp. 59-60.

10

स्फुटं चार्यस्त्रमेचे म्रानसर्विचकोर्युपुरुषमार्णानुज्ञानात्॥ स्रावकविनयेऽपि मूलापतिस्थान एव कारुणयान्मृगाद्गित्तणो उनापतिरुक्तिव॥ स्रयं च रागे गुणो यद्वोधिसचे रागमुत्याच सुंगतिर्लम्यते। न तु क्रोधेन॥ यथोक्तमुषायकौशल्यमूत्रे। प्रियंकरे वोधिसवे रक्ता ..[धु]च्योत्तरां द्रिकामधिकृत्य।

प्रियंकरस्य प्रणिघेः पुनः पुनर्या इति प्रेतित प्रेतित सरागचिता।
सा इत्तिभावं परिवर्जयिता पुरुषो भवेत् पादगुद्दीरसवः॥
पश्यस्य बातन्द् गुणास्य ईद्जाः । येनान्यसवा निर्यं व्रवसि।
ते नैव प्रूरेषु वनित्र रागं गच्छति स्वर्गे पुरुषत्रमेत्र च॥ ये॥
भेपव्यरावेषु मक्तवशेषु । को वोधिसत्रेषु वनवेते हेयन्।
येमां किलोबोऽपि सुखस्य दायकः । कि वा पुनर्यः तान् सत्करेषा । इति॥

एवनन्यस्नि-सत्रार्थे।पापे सति रागजापतिर्नापतिरुक्ता॥

उपायकीशत्यातूत्रे च गणिकावत्कृतार्थो वोधिसत्रो निर्पेनस्तं सत्तं त्यन्तिर्शितं विस्तिर्णोक्तन् ॥

त्रतन्धभूमेश पर्पारिनतासु चरितवत इयं चिता ' नेतरस्येत्यास्तां प्राप्तिकृतम् ॥

तस्माद्गेपस्यावकाज्ञो न देव ' उक्तं स्तुपालिपरिषृद्धायां । वोधिसत्नानां शारिपुत्र दे

मक्तासावधे श्रापत्ती । कतने दे । देपसक्गता मोक्तक्गता चेति । तत्र शारिपुत्र प्रयमा

<sup>2)</sup> istrī MS. and strī in text line. The ordinary 'Gāthā'-form (cf. Lal-v. pref. 28.4) restores the metre (cf. p. 92 n. 4) in both cases.

<sup>3) °</sup>dṛsūd° MS.

<sup>4)</sup> qu. read for metre some form like janeya?

<sup>5)</sup> So MS., with - for -.

<sup>6)</sup> yenāyam sailītiah 1 iam marg.

<sup>7)</sup> sucinītam natvā marg.

म्रापत्तिर्श्वर्गे सृतुकेन देशियनच्या । क्स्तापितः पश्च वर्गे गुर्वी देशियतच्या । स्त्रिया क्स्त्रियक्षां चतुर्द्शनं । द्वष्टिचतापित्तिरेकपुद्रसस्य द्वयोर्वा शारिपुत्र तां गुर्वी दश्येत् । पः चानतर्पत्तमन्त्रागतापित्तर्वोधित्तवेन स्व्यापित्तर्दारिकापित्तर्कस्तापितः स्तूपापितः संघा-पत्तिस्त्रशान्याः भाषायत्तयो वोधित्तवेन प्रचित्रंशतां वुद्धानां भगवतामित्तके रात्रिंदिवं एका-किना गुर्व्यो देशियतच्याः ॥

तत्रेषं देशना । म्रक्तेवंनामा वुढं शर्षां गच्कामि । धर्मं शर्षां गच्कामि । संधं शर्षां गच्कामि ॥ नमः शाक्यमुनये तथागतायार्क्ते सम्यक्तं वुद्धाय । नमो वज्रप्रमि देने । नमो र्लाम्रिये । नमो स्वान्त्रिये । नमो स्वाप्ति । नमो स्वाप्ति । नमो विम्ताय । नमो अन्ति व्याप । नमो व्याप्ति । नमो स्वाप्ति । नमो स्वाप्ति । नमो व्याप्ति । नमो व्याप्ति । नमो स्वाप्ति । नमो व्याप्ति । नमो व्यापति । नमो व्याप्ति । नमो व्यापति । नमो व

<sup>1)</sup> Cf. Ch. s. v. vaggo.

<sup>2) &#</sup>x27;Straightway (?)'; cf. Pali ujjukam. The Tib. (104 a. 6—7) has শুন্'ব্ৰুণ' মুম্ম্'ব্ৰান্'ব্ৰ্'ব্ৰ্'ব্ৰ্'ৰ্

त्तः सम्यक्संबुद्धास्तिष्ठति धियते पापयति । ते मां समन्वाक्रतु बुद्धा भगवतो पन्मपा-स्यां जाती श्रन्यासु वा जातिष्वनवराग्रे जातिसंसारे समरता पापकं कर्म कृतं स्यात्कारितं वा क्रियमाणं वानुमोदितं भवेत् । स्तीपिकं वा साङ्घिकं वा सञ्यमपद्धतं स्यात् कारितं वा क्रियमाणं वानुमोदितं भवेत्। पञ्चानत्तर्पाणि कृतानि स्युः कारितानि वा क्रियमाणाः 5 नि वानुमोदितानि भवेषुः। द्शाकुशलान्कर्मपयान्समादाय वर्तितं स्यात्परे वा समादापिताः स्युर्वर्तमाना वानुमोदिता भवेयुर्पेन कामावर्षोनावृतो उक् निर्पं वा गच्छ्यं तिर्परयोनि वा यमिवषयं वा गच्हेयं प्रत्यत्तननपरेषु झेच्हेषु वा प्रत्यानापेपं दीर्घापुष्केषु देवेषूपपर्ध-यमिन्द्रियविकलतां वाधिगच्के्यं मिध्याद्रिष्टं वोषगृह्णीयां बुद्दोत्पादं वा विराग्रयेथं। तत्सर्वे कमीवर्षां तेषां बुद्धानां भगवतां ज्ञानभूतानां चतुर्भूतानां साविभूतानां प्रमाणभू 10 तानां जानतां पश्यतामयतः प्रतिदेशयामि अविब्कारोमि न प्रतिब्काद्याम्यायत्यां संवर्-मापखे । समन्वाक्र्सु मां ते बुद्धा भगवत्तो यन्मपास्यां बातावन्यासु वा बातिष्ठनवराये वा जातिसंसारे संसरता दानं दत्तं भवेदलशस्तिर्यग्योनिगता[82a]पाप्यालोपः शीलं वा र-चितं भवेद्यंच मे ब्रह्मचर्यव।संकुशलमूलं यच मे सत्वपरिपाककुशलमूलं यच मे बोधिचि-त्तुज्ञालमूलं यच मे ४नुत्तर्ज्ञानकुज्ञलमूलं तत्सर्वमैकथ्यं पिएउपिता तुलपित्नारिभतिन 15 ट्यानुत्तरायां सम्यक्तंबोधी उत्तरीत्तर्या परिणामनया यद्या परिणामितमतीतैर्बुहैर्भगः विद्यया परिणामिषव्यत्यनागता बुद्धा भगवतो यथा परिणामयत्येति र्शसु दिनु प्रत्युत्पन्ना बुद्धा भगवत्तः ' तथाक्मिप परिणामयामि ' सर्वे पुण्यमनुमोदयामि ' सर्वान्बु-द्वानध्येषयामि । भवतु मे ज्ञानमनुत्तरम् । ये चाभ्यतीतास्तथापि च ये अनागता ये चोपि तिष्ठति नरोत्तमा जिनाः । मनत्तवणान् गुणामागरोपमानुपैमि सर्वान् शरणं कृताञ्जलिः। 20 ये बोधिसलाः करूणवलैरुपेता विचर्ति लोके सलक्तिगय प्रूराः त्रायतु ते मां सद्पाप-कारिणं । शर्णं पामि तान् बक्कबोधिप्तलान् ॥

<sup>1)</sup> yaç ca MS. In the foregoing passage probably something has been lost (Tib. 105. a. 4 sqq).

इति कि गारिपुत्र वोधिसत्तेनेमान् पर्चित्रंशतो बुद्धान् प्रमुखान् कृता सर्वताथागतानुगतिर्गनिसकारैः पापगुद्धिः कार्पा । तस्यैवं सर्वपापविष्रुद्धस्य तत्र च बुद्धा भगवत्तो मुखान्युपद्र्शयित सत्त्रिभोतार्थमेव । नानाव्यज्ञनाकार्गुपद्र्शयित विश्वासवालपृथग्जनानां
परिपाचनाकृतोः ॥ पे ॥ न शकां सर्वष्यायकप्रत्येकबुद्धानकापरापत्तिकोकृत्यस्यानं विशोधिपतुं पद्योधिसत्त्रस्तेपं बुद्धानां भगवतां नामधेगधारुगापरिकार्तनेन रात्रिद्धं त्रिस्क- 5
न्यक्षधर्मपर्यापप्रवर्तनेनापत्तिकीकृत्याविःसर्ति सर्गाप्धं च प्रतिलभते ॥

उत्तो विह्रपणातमुद्दाचारः। प्रतिपत्तसमुद्दीचार उच्यते । तत्र गम्नीरसूत्रात्तपरिच-यात्पापत्तयो भवति ॥

यया वज्रच्छेदिकापामुक्तं । ये ते सुभूते कुलपुत्रा वा कुलड दितरो वा इनानेवंद्वपान् सूत्रात्तानुद्रक्तिष्यत्ति यावत्वर्यवाष्ट्यात्त । ते परिभूता भविष्यत्ति सुपरिभृताः । तत्कास्य 10 केतोः । पानि तेपां सत्नानां पौर्वज्ञनिपक्तानि वर्त्गाणा कृतान्यपायसंवर्तनोपानि । तानि त्या परिभृतत्वा दृष्ट एव धर्मे तपपिष्यत्ति वृद्धवोधि च प्राप्त्यत्तीति ॥

शून्यता[826]धिनुत्तयार्शेष पापशुद्धिर्भवति तयागतकोषसूत्रे वचनात्। यः काश्यव पिता च न्यात्प्रत्येकवुद्धश्च तं जोविताच्यपरोपवेदिद्नम्यं प्राणातियातानां। इद्मयमद्-तादानानां यद्धतं त्रिर्व्वद्रव्यापद्ररणाता। इद्मयं कार्मानध्याचाराणां यद्धतं माता स्याद्- 15 र्ह्सती च। इद्मयं मृपावादानां यद्धतं तथागतस्याभ्याष्ट्यानं। इद्मयं पैशुन्यानां यद्धतार्प-

<sup>1) °</sup>yāḥ MS.

<sup>2)</sup> Hitherto in lex. (the Buddhistic Trik and a çesha) only, Pali kukuccam Cf. supra p. 142; see also now Mhy. III. 175 p.

<sup>3)</sup> Cp. Buddha's title Triskandhalapathadaigila (M. Vyutp. I. 75) and the Triskandhaka, a treatise which explains 'les trois agrégats, moralité, méditation et habileté ou sagesse' [laugalya?] KF. 274.

<sup>4)</sup> Supr. p 160. 5-7.

<sup>5)</sup> The beginning of Vajracch. § 16, judiciously abridged

<sup>6)</sup> Max Müller's text omits tayā and raries somewhat in the order of words.

<sup>7)</sup> canupro printed text.

तंघस्यावर्णः । इर्नयं पात्य्याणां यद्वतार्षाणानवस्याण्डनं । इर्नयं संनिव्वप्रलायानां यद्वतः धर्मकामानां वित्तेषः । इर्नयं व्याप्तारानां यद्वतानक्ष्यिरिक्वपण्नः । इर्नयमित्र्यानां यद्वतानक्ष्यिरिक्वपण्नः । इर्नयमित्र्यानां यद्वतानक्ष्यिरिक्वपण्नः । इर्नयमित्र्यानां यद्वतः सन्यागतानां लाभक्रणाचित्तता । इर्नयं मिव्यादृष्टीनां यद्वतः गक्नितादृष्टिः । इर्ने काश्यप दशाकुश्वलाः वर्मयया मक्तावावणः । मचेत्काश्यय एकतत्व रिनिर्वं मक्तावावणः । क्रिक्वाश्यय एकतत्व रिनिर्वं मक्तावावणः । इर्शिभरकुश्वलोः कर्मययोः समन्यागनो भवेत् । सच तथागतस्य क्रिप्तप्रत्यावपुक्तां धर्मदेशनां मवतरेन् । नात्र कश्चिद्वानां वा सत्तो वा ज्ञावो वा युक्तो वा यः कर्गोति प्रतिसंवर्यते इति क्षकृतामनिमसंकार्गं मायाधर्मतामनं क्षेत्रधर्मतां प्रकृतिप्रभास्वर्तां क्षविर्माणानवन्तरत्यादिशुद्धान्तर्वधर्मानभिष्रद्यात्यायमुक्तां । नाक्नं तस्य सत्त्रस्याप्रायगननं वद्गमिति ॥

ग्रिक्त । स्रिवनयं चिनयं पश्यति । संनेत्रः व्यवद्गनं पश्यति । संसार्यातुं निर्वाणयातुं पर्यति । सं कर्मात्ररणविश्वादि प्रति । प्रति । संनार्यातुं निर्वाणयातुं पर्यात । सं कर्मात्ररणविश्वादि प्रतित्मत इति ॥

त्रितनपरात्रे अपि पापप्रतियनसमुद्राचार् उत्तः ॥ अन्निणो निनीत्व्य बुढ्वोधिसत्ता-

<sup>1)</sup> A new form: probably the meaning is 'reviling'. The Dhātupājha, where alone t'sphand has hitherto been found, gives parihāsa as its meaning, whereas the Tib. (106 b. 4) translates it 57077 'injuring'.

<sup>3)</sup> See 74.5 supr., and compare now Mhr. III. 527.

<sup>4)</sup> I leave the reading of the MS.; but the Tib. The taken in connection with a passage like the comm. (p. 899) on Dhammapada 318 where galanasamilhātāya micchāditthiyā samādinnatā occurs, leaves no doubt that galamatā (not elsewhere found) is really referable to Vgrah, not Vgah. In Mhy. I. 91.14—12 gahana and grahano occur together.

<sup>5)</sup> Cf. Dity. 616.23.

लम्बनिचतः णतात्तर्गष्टसक्तं चपेत् । निगोलितात एव बुढवोधिसवान्पण्यति विग-तपापो [88a] भवति । ग्रववा चित्यं प्रदित्तणीक्षत्रं न्रष्चेत्यप्रतिमापाः सद्धर्पपु-स्तकानां चैकतमं पुरस्कृत्यापमेव विधिरिति ॥

चुन्दाधार्गोति वा तात्रक्षपेत्वात्रत्पापत्तपिति। पश्चिति स्वर्षे । तत्व्या क्रन्दना-दिह्र्द्रनेद्देधितीरादिशोतनातु विगतपायो भवति । वगनाद्या चन्द्रमूर्वर्शनाद्याकाशममनाज्ञ्य- ६ लितानलम्बिप्यूरणापुरूपपरात्रपाद् शिलुशितुणीसंघर्शनात्त्वीर्वृतमत्रवृपिमिरिसिक्त-सनप्रासादनावारोक्णाद्धर्मप्रवणाच्च पायनपः संलत्तवितव्यः ॥

तवागतिवस्वपरिवर्ते अपि प्रतिपत्तसगुराचार उत्तः । तयावा पुरुषो मीठावित्ताः सुधीतस्नानं कृता गर्न्धे विनिष्येत । तस्य तर्द्दीर्गन्थ्यं वात्तं विगतं स्यादेवं पद्मानत्तर्वज्ञा-रिणस्तत्पापं विगव्ह्वित । योअपि र्जानुषालन्तर्गपयसगन्त्रागतस्तवागते प्रत्तां प्रतिलभ्य १० तवागतिवस्यं वार्षेत्तस्यापि तत्पापं न प्रद्मापते विजेपतो बोधिचित्तसगन्वागतस्य । विजेपतो अभिनिष्क्रात्तगृद्यावासस्य जीलवत इति ॥

पुष्पमूदधार्पयींगेप्युक्तं । यश खलु पुनः सिक्विक्रींडिततवागतं संगुलं वर्षं वा व-र्षसन्त्रं वा वर्षणतसक्त्रं वा सर्वसुखोपधांनेरूपतिष्ठेद् । यश्च परिनिर्वृतस्य तथागतस्य चेत्ये वोधिचित्तसंगृक्ति एकपुष्पगरिपयेत्तवागतपूर्वापे अनाञ्चलिं चोपनामयेञ्चलेन वा 15 सिञ्चपेदिपिकापदं वा द्याविद्यात्यं चापनयेद्वपलेपनप्रदानं वा पुष्पप्रदानं वा दोपप्रदानं वां कुर्यादात्तगनाः एकाक्रमच्यतिक्तरं वातिक्रम्य वाचं भापते । नमस्तस्मे वृद्धाप भगवत इतिमात्रे ४त्र सिक्विक्रींडितकाङ्गा वा विगतिर्वा विचिक्तित्सा वा पद्सीक्तल्पं वा कन्त्रभातं वा वाल्पसक्त्रं वा द्वर्गतिविनिपातं गच्छ्नेवेदं [836] स्थानं विग्वत इति ॥

<sup>1)</sup> Prob. the same as the work described Nanjio 844 sq. and K.F. 318.

<sup>2)</sup> chardanam MS.

<sup>8)</sup> Figuratively used like chardana above. For both roots cf. Divy 275 8.

<sup>4)</sup> Nanjio 337-339; 757; translated before 280 A.D. K.F. 325.

भैषव्यगुरुवेह र्यप्रभरातसूत्रे अप्युक्तं। ये पञ्च शितापदानि धार्यति । ये दश शितापदानि धार्यति । ये च वोधिसत्तस्वरं चतुर्वं शतं शितापदानां धार्यति । ये पुनर्भिनिष्क्रात्तगृ- कावासा भित्तवः पञ्चाशाधिके हे शितापदशते धार्यति । याद्य भितुषयः पञ्चशितापदश- तानि धार्यति । ये च यद्यापरिगृकीताव्कितापदग्र- तानि धार्यति । ये च यद्यापरिगृकीताव्कितापवर्ग्दन्यतराव्कितापदाद्रष्टा भवति । स- वेते द्वर्गतिभयभीतास्तस्य भगवतो भैषव्यगुरुवेद्वर्पप्रभरातस्य तथागतस्य नामधेषं धार्ये- पुर्वद्याविभवत् । पूर्वा कुर्यः । न भूयस्तेषानपायगितः प्रतिकाद्वितव्या ॥

ग्रय भगवानापुष्मतमानन्द्मामल्लयते स्म । श्रद्द्धामि ल्लमानन्द् । यत्तीयिमि । यद् क्ष् तस्य भगवतो भैयन्यगुरुवेड्र्यप्रभरातस्य तथागतस्य गुणान्वर्णयामि । ग्रय ते काङ्ग वा विमतियो विचिकित्सा वात्र गम्भोरे बुद्धगोचरे ॥ ग्रयायुष्मानानन्दो भगवत्तमेतद्वो-10 चत् । न मे भद्त्त भगवन् काङ्ग वा विगतिर्वा विचिकित्सा वा तथागतभाषितेषु सूत्रा-त्तेषु । तत्वास्यक्तोः । नास्ति तथागतानामपरिश्रुद्धकायवाव्यनःसमुद्राचारता । इमी भग-वन् चन्द्रसूर्यावेवं मक्षिकावेवं मक्षनुभावौ पृथिन्यां पतेतां । सुमेरः पर्वतराता स्थाना-चलेत् । न तु बुद्धानां वचनमन्यथा भवेत् ॥ चित्तु भद्त्त भगवन् सित्त सत्ताः श्रद्धेन्द्रियवि-काला ये बुद्धगोचर् श्रुत्वा न श्रद्ध्यति । तेपामेवं भवति । कथिमदं नामधेषं स्मर्णमात्रेण 15 तस्य तथागतस्य एत्तेका गुणानुशंसा भवति । ते न श्रद्ध्यति । न पत्तीयति । प्रक्षिक्षेत्रावा नित्त । तेपां दीर्धरात्रमनर्थायाक्तितायामुखाय चित्तिपाताय भविष्यति ॥ भ[८६क्षेत्र)गवा नाक् । श्रस्थानमानन्द्रानवकाशो येषां तस्य नामधेषं निपतेत् कर्णे तेषां दर्गत्यपायगमनं भवेदिति । द्वःश्रद्धानीयश्चानन्द बुद्धानां बुद्धगोचरः । यञ्च लमानन्द श्रद्धापि पत्तीयपितः

<sup>1)</sup> The Tib. has simply four hundred'. The margin adds the syllable skam; so that Minaev's transcript had the reading catuskamdham [sic].

<sup>2)</sup> A thoroughly Prakritic form. Compare the Mahārāshtrī form pattiyas (Jacobi, Ausgew. Erzählungen p. 125). Below, opposite to the two first syllables pattīyanti a later marginal corrector has witten prati. Prof. Max Müller makes a similar restoration (S. B. E. vol. xlix. pt. II. p. 101-note).

<sup>3)</sup> A Pali form used in Buddh. Skt. (cf. Senart, Mhv. I. 884).

तवागतस्येपोऽनभावो इष्टव्यः । ग्रभूमिद्यात्र म्यावकप्रत्येकवुद्धानां स्वापियता एकता-तिप्रतिबद्धान् वोधिसत्रान् मन्तासत्रानिति ॥

यत्रैव चोतं। ये चान्ये प्राक्तः बुलपुत्रा वा बुलडिक्तरो वाष्टाङ्गसमन्वागतमुपवासमुपवसित ' एकवार्षिकं वा त्रैवार्षिकं वा जितापदं धार्यित । येपानेवनिप्रायः
एवं प्रिणाधानं ' स्रनेन वयं कुजलमूलीन पश्चिमायां दिजायां सुखावत्यां लोकधाती उपय- क योग पत्रागितागस्तवागतः । येः स्रतं भविष्यति तस्य भगवतो भेषव्यमुक्तवैद्र्यप्रभवातस्य तथागतस्य नागधेयं ' तेषां गर्णाकालसमये अष्टी वोधिसत्रा सच्चागत्यनार्गमुपद्र्जयित्त । ते तत्र नानारद्गपु पनीयूपपाड्याः 'प्राद्धर्भवित्त ' केचित्पुनर्द्वलोक उपपय्यत्ते ' तेषां त-त्रीपपवानां तत्पूर्वकं कुजलमूलं न वीयते । द्धर्मतिवित्तिपातभयं च न भविष्यति । ते त-तम्युवा इक् मनुष्यलेकि राजानो भवति । चेतुर्द्धापेश्वराश्वक्रवर्धातनः । स्रनेकानि सत्त- 10 कोटोनियुत्वत्रतसक्ताणि द्श्व कुजलेपु नीर्मपवेषु प्रतिष्ठापयति । स्रपरे पुनः त्रियमक्त-जालगुलेयूपपयत्ते । त्राद्मणमक्तालालगुलेयूपपयति ' गृक्पतिमक्तालिक्कुलेपु प्रभूतध-नधान्यजीपकोष्ठागार्कुलेयूपपयत्ते ' ते द्वपसंपवा भवति । परिवार्सन्यवा भवति ॥

तत्रिबोक्तं । पेन च पुनर्गात्यामेण तस्य गगवतो भेषध्यगुक्तवेद्वर्षप्रभरात्रस्य तथागत-स्य नामधेषं श्रुतं भविष्यति । उद्गृक्तेतं वा । स तस्य पश्चिमो नातृयानभा[816]वः प्रति- 15 काङ्कितव्य इति ॥

मञ्जुम्मीवुद्दतेत्रगुणाच्यूक्तिकारमूत्रे अप्युक्ते । ज्ञानीत्तरप्रभाकेतुं प्रणिधानमितं तथा । जात्तेन्द्रियं मञ्जुघीषं भक्तितः प्रणामान्यकृत् ॥

<sup>1)</sup> Cf. Ch. s. v. uposatha.

<sup>2)</sup> See Senart, Mhy. I. 490.

<sup>3)</sup> Lal.-v. 257.6; Dh.-s. § 120.

<sup>4)</sup> Cf. Ch. s. v. kusulakammapo.

<sup>5)</sup> A stock-phrase; cf. Vyntp. § 187. 0-8. and B.R. s. v. mahāçāla.

य एषां बोधिसवानां नामधेयं तु धार्येत्। [ए]तस्य मातृप्रामस्य स्त्रीभात्रो न भविष्यति॥

उक्तः संतेपातप्रतिपत्तसमुद्राचारः॥ प्रत्यापत्तिबलमधुनोच्यते॥

यद्योक्तमार्थितितगर्भसूत्रे । प्राणातिपातातप्रतिविर्तो भवति बोधिमत्नो मक्तात्वः क्रिस्तानामगर्थद्दः । प्रनुत्तामो अनुपायामो अलोमक्षः स तेन कुशलमूलेन कर्मविपानेन । पत्पूर्वात्तकोटिपञ्चगतिचक्राद्विन संसार्ग्युग्वातेन प्राणातिपातकृतुना कापनाव्यस्ताकर्माचर्णं क्लिशाचर्णं कृतं वा स्यात्कारितं वानुमोदितं स्यात् । तत् सर्वं तेन प्राणातिपातवेर्मणचिक्रण सर्वानर्धं मर्द्यति । पावदशेषमिष्याकं कुरते । सिनकायसभागे देवमनुष्याणां प्रियो भवति निरातङ्को दोर्घापुष्क इति ॥

10 यावतपुनर्परं मुलपुत्र यो बोधिमह्नो यावज्ञीवमहत्तादानातप्रतिविह्तो भवति स सर्वसत्वानामभयं द्दाति । मन्यत्रासयत्नेनीर्मतोभेण स्वलाभेन संतुष्ठो विक्रति। म्रा

<sup>1)</sup> anutrāso MS.; cf. Pali forms ap. J.P.T.S. 1887, p. 116. Tib. [ ] (1777) (1875) (not causing fear'; with a similar causal sense a form uttrās ma is quoted from Dhātup.

<sup>.2)</sup> মেন্স্মান্ত টুই (cf. p. 32, n. s) 'not causing agitation'. This accords well with the meaning of āyāsayati. Childers's translation 'despair' for upāyāso seems not to fit the passages he quotes, so well as 'agitation, mental anguish'.

<sup>3)</sup> Reading uncertain, Tib. simply (378) Fix 'having entered' (109. b. 3).

<sup>4..4)</sup> The construction is involved and the reading doubtful. The MS. has yak (clearly).. syāt sa [rvvam added in margin]: aby the maturing of karma, through abstinence from taking life he annuls everything ruinous which...». Otherwise we must take anartham as a noun and correct kriam etc. to krio.

<sup>5)</sup> The phrase occurs at Lal.-v. 556 c (cited and corrected in B2); of Pali veramanī.

<sup>6)</sup> Apparently used in the sense of sabhāgatā 'community' brahmalokasabh' Divy. 122. 16 manushyānām s' ib 194. 30. sanikāya seems not to occur.

<sup>7)</sup> anyatrāsapatnena . . salābhena MS. My reading is founded on the Tib. which reads (109. b. 5) বেশুক্ মান্ত্ৰিয় নান্ত্ৰী কৰিব বা in our MS., but प and प were confused in the archetype

10

र्गिकाभोगानभिलाषी स तेन कुजलमूलेन याबद्दत्तादानकेतुकं कर्माबर्गं मर्देपति प्रमर्द-यति याबद्शेषमिवपाकं कुमृत इति ॥ पे ॥

एवं द्णापि बुशालाः कर्मपथाः स्वविपताबुशलघातकास्तत्र पठाते ॥ तथा चन्द्रप्रदीपसूत्रेशपि व्यापादिवर्त्या सर्वपापतपः स्रूपते । पधाकः ।

सिक्ष्याम्यत्र बालानागभूतौ परिभाषणां।

ग्राक्रोणनं तर्जनां च ग्रधिवासिप्यि नायवाः॥

त्तपरिष्ये पापकं कर्न यन्नया पुरिमे कृतम्।

ग्रन्येषु वोधिसत्वेषु व्यापादो इनितो मयेति ॥

उत्तं प्रत्यापतिवलम् ॥ ग्राष्ट्रपवलं तु वत्तव्यम् ॥

मत्र स्वारिकावदानगुदाकार्यम्।

ये वुद्धं गर्गां पाति न ते गच्छिति डर्गतिं।

प्रक्रिय मानुपान्त्रायान्दिव्यान्सार्यां सुभित्ते ते ॥

इत्येवं धर्ने संघं चाधिकृत्य पापत्तयः॥

मार्थमेत्रैयविमोत्ते तु वोधिचित्तेन पापविद्युद्धिम्हाः । यत्त्यो(850) द्दाक् ग्रिभूतं सर्व-डब्यृतिर्निद्कृतत्या । पातालभूतं सर्वाकुणलधर्मपर्यादानकर्गातया ॥ पे ॥ तग्वया कुल- 15 पुत्र क्राटकप्रभासं नाग रसज्ञातं । तस्यैकं पलं लोक्पलसक्सं सुत्रणिकिरोति । न च तत्र तत् पलं शक्वते तेन लोक्पलसक्स्रेण पर्यादातुं । न लोक्षिक्तं । एवमेचैकः सर्वज्ञता-चित्तोत्पाद्रसधातुः युग्रालमूलपरिणाननाज्ञानसंगृक्तितः सर्वकर्मत्रेणावर्णाकोक्षानि प-

<sup>1)</sup> MS. (unmetrically) ākroçām.

<sup>2) &#</sup>x27;bear with', as in Pali.

<sup>8)</sup> Scan Lshapaishye.

<sup>4)</sup> Tale 15 of the Divyavadana-collection. The stanza occurs at p. 196.5 of the printed edition.

<sup>5)</sup> käyän upäsate edition.

<sup>6)</sup> sa MS.

र्यादाय सर्वधर्मान्सर्वज्ञतावर्षाान्करोति । न च सर्वज्ञताचित्तोत्पाद्रसघातुः शक्यः सर्वकर्मलोशलो हैः संलोशियतुं पर्यादातुं वा। तथ्यथा कुलपुत्रैकः प्रदीपो पादशे गृहे वा लयने वा
प्रवेश्यते स सह प्रवेशितो वर्षसहस्रसंचितमि तमीन्धकारं विधमपति । स्रवभासं च करोति । एवमेवैकः सर्वज्ञताचित्तोत्पाद्प्रदीपो पादशे सलाशये गहने अविद्यातमोन्धकारानुगते प्रवेश्यते स सह प्रवेशितो अनिभलाप्यकलपश्चतसहस्रसंचितमि कर्मल्लेशावर्णतमोन्धकारं विधमति । ज्ञानालोकं च करोति ॥ तथ्यथा कुलपुत्र चित्तामिणाराजमुकुटानां
महानागराज्ञां नास्ति परीपक्रमभयं । एवमेव बोधिचित्तमहाकरणाचित्तामिणाराजमुकुटाववद्यानां बोधिसलानां नास्ति दर्गत्यपापपरीपक्रमभयमिति ॥

मार्यीपालिपरिष्टक्षियामप्युतं । इक्षेपाले मक्ष्यानं संप्रस्थितो बोधिसद्यः सचित्पू10 वीह्नकालसमये म्रापत्तिमापखेत । मध्याङ्गकालसमये सर्वज्ञताचित्तेनाविर्कृतो विक्रेद्र्यत्त एव बोधिसत्तस्य शीलस्कन्धः । सचिन्मध्याङ्गकालसमये म्रापत्तिमापखते सायाङ्गकालसमये सर्वज्ञताचितेनाविर्क्ति भवेद्पर्यत्त एव बोधिसद्य शीलस्कन्धः । एवं
यामे यामे विधिक्तः । एवं न्युपाले सपिर्कृशः शिला मक्ष्यानसंप्रस्थितानां बोधिसत्वानां । तत्र बोधिसत्नेन नातिकौकृत्यपर्युत्यानमुत्पाद्यं नातिविप्रतिसारिणा भवितव्यं ।
15 सचित्युनः प्रावक्तयानीयः पुद्रलः पुनः पुनरापत्तिमापखेत । नष्टः प्रावकस्य पुद्रलस्य [85 b]
शीलस्कन्धो वेदितव्यः । इति ॥

् इति ज़िलासमुचये पापजोधनमष्टमः परिच्छेरः॥

<sup>1)</sup> Tib. पर्नामाना (110. a. 7) = aua emiyevóu.evoc.

<sup>2)</sup> If genuine, compare Pali dhameti: but dhamati below.

<sup>3)</sup> New in literature; cf. B<sup>2</sup> (Nachtr.) s. v., who quotes M. Vyutp. § 109.55. aparyutthānatā infra, 191.7.

## IX.

## चालिपार्रामता नवनः परिच्छेदः ॥

॥ तर्वमविरतप्रवृत्तां वक्कमुंखां दीःशोल्योत्पत्तिं रत्ननेवं च कर्मावर्णविनन्धमपन-यन् न्तिजविशोधने प्रयतेत ॥

तत्रादी तावत् तमेत । म्रतमस्य व्हि म्रुतादी वोर्म प्रतिकृत्यते अविद्मक्त्वात् । म- क म्रुतवां म समाध्युपायं ज्ञानाति । नापि ल्लाज्ञोधनोपायम् । तस्माद्वित्रः म्रुतनेपेत । ज्ञानतोअपि संकोर्णचारिणः समाधानं उष्कर्मिति । सम्रायेत वनं ततः । तत्रापि वित्तेपप्र-ज्ञानतोअपि संकोर्णचारिणः समाधानं उष्कर्मिति । सम्रायेत वनं ततः । तत्रापि वित्तेपप्र-ज्ञानतोअपि संकोर्णचारिणः समाधानं उष्कर्मिति । सम्रायेत वनं ततः । तत्रापि वित्तेपप्र-ज्ञाननिभ्यत्र ल्लाज्ञोधनादिति । भावपेद्जुभादिकाम् ॥ इत्येतानि तावत्लोजज्ञुद्धेरुद्दे-ज्ञापद्दानि ॥

इदानीं निर्देण उच्यते। तत्र तातिस्थिविधा धर्मसंगीतिसूत्रे प्रिक्ती। इप्लाधि-वासनतात्तिः। धर्गनिध्यानतात्तिः। परापवार्गर्षणतात्तिश्चेति। तत्र इष्लाधिवासनता-त्तिविषतो प्रनिष्टार्गमप्राप्तइष्लर्भार्ता। इष्टविधातप्राप्तश्च सुलाभिधङ्गस्ताभ्यां दौर्मन-स्यं। ततो देपो लीनेता च॥

म्रत एवाक् चन्द्रप्रदीपमूत्रे । मुखे ४नभिष्ठङ्गः । डब्खे ४वेनुष्यमिति ॥

र्त्नमेथसूत्रेऽप्युक्तं । य इमे म्राध्यात्मिकाः शोकपरिदेवडण्डदीर्मनस्योपापासास्तान् जनते ऽधिवासपतीति ॥

<sup>1)</sup> So MS.; but Tib. 절기기절대'저는건, as if bahuduḥkhāṃ.

<sup>2)</sup> The same triad in the Dharma-samgraha § 107 (v. 1. paropal").

<sup>3)</sup> neshthā° MS.; but মামমুব্ন Tib.

<sup>4)</sup> GA'A' 'despondency' cf. samtina and Pali sallina.

श्राविष्यद्त्तपरिष्ट्कायामप्युक्तं । पुनर्परं गृह्पते गृह्णा वोधिसत्तेनानुनयप्रतिषा-पगतेन भवितव्यमष्टलोकेधर्माननुलिप्तेन । तेन भागलाभेन वा भाषीपुत्रलाभेन वा धनधा-न्यवित्तलाभेन वा नोत्तिमितव्यं न प्रकृषितव्यं। सर्वविषत्तिषु चानेन नावनित्वव्यं। न द्वर्मनसा भवितव्यं एवं चानेन प्रत्यवेत्तितव्यं। मायाकृतं सर्वसंस्कृतं विठयनप्रत्युपस्था-क नलत्त[86@]णं। कर्मविषाकानर्वृत्ता स्रोते। यदिदं मातापितृपुत्रभाषादासीदार्सकर्मकर्पीत्-षेपिमत्रामात्यवातिसालोक्तिता। नेते मन स्वकाः। नाक्नेतेपामिति॥

#### भ्रपि च।

प्रचारत्येव प्रतीकारो दीर्मनस्येन तत्र किंम्।
प्रतीकारेशिप मुख्येत डर्मनाः क्रोधमूर्ट्छ्तः ॥
तिवाहा क्तोत्साको मृख्यते पर्यापदा ।
तिवात्या मुघा यात्ति द्रास्वमायुर्मुङ्गर्मुङः ॥
तेनाभ्यासात्त्यतेदेतं निर्धकमनर्थवत् ॥
कार्यं च दीर्मनस्यत्यागो अभ्यस्यते । लघुसुर्कुमारचित्तोत्सर्गात् ॥
यथोक्तमुयदत्तपरिष्ट्छायां । श्रयगततूलिपव्यूपमताचित्तस्येति ॥

मार्यगएउट्यूक् ४ प्युक्तं । इर्थोघनं चित्तं ते दारिके उत्पाद्यितव्यं सर्वत्तेशिर्वाताय। म्रपराजितचित्तं सर्वाभिनिवेशविनिर्भेदाय । म्रतीभ्यचितं विषमाश्रयत्रसागरावर्तप्रयाते-ष्ठिति ॥

न चाभ्याप्तस्य डब्कारं नाम किञ्चिर्स्ति । तथा कि मूछ्तराणामिय तावद्वार्कारक-

<sup>1)</sup> Dh.-s. § 61; M. Vyutp. § 125.

<sup>2)</sup> The whole compound occurs at M. Vyutp. 245. 827.

<sup>3)</sup> This line occurs at Bodhic. VI. 10 a. In the margin of our MS. has been written the line next following (VI. 10 b): atha nāsti pratīkāro daurmanasyena tatra kim?

<sup>4) &#</sup>x27;Cotton-wool', used as here as simile for softness in the only two passages (Divyav. 210.14; 388.14) where the form occurs.

कैवर्तमर्पनाद्दीनां द्रव्याभ्यासात्नुहतर्पालेऽपि वस्तुनि संह्रविन्नााङ्कितं चिन्नगवसदिन न परिभूगते। किं पुनः सर्वमंनार्सुवसर्ववीधिसत्नमुवानुत्तर्पद्मीपियानपाले कर्मणि। तया प्राकृता ग्रपि किञ्चिद्पकारिधात्मद्रप्कृतेनिव क्तेपु स्वयं मृत्युपु प्रकृतुं गाष्ट-प्रकार्वेद्दना ग्रपि संग्राग्येत्रयेव। किं पुनर्हाधिष्ठकालापकारिषु द्रप्वोपात्तकुशलधनलः वस्तैन्येपु नरकेपु नावध्ययातकेषु भवचार्यापालकेषु निःमर्गाहार्राद्र्याशकेष्ठानुकृत्ये उर्थि द्रवतर्वाधाकरिधनपकृतवैरिधनवधियाल्पावहद्ववैरेषु क्रिश्मश्रुपु प्रकृत्मुत्साक्ते द्रप्यसकृतं वा न भवेत्। विशेषतस्त्रिभुवनविज्ञयाय वहपरिकरस्य नार्श्वर्पतिगृक्ते-तज्ञगहन्दिमोलाय मंग्रागयतः। तत्रात्मद्रप्यानपूर्वकं वाष्टं कष्टतराभ्यासः मिध्यति। यया चाभ्यानवज्ञात्सवानां द्रप्यमुवनंता। तया सर्वद्वप्वोत्पदिषु सुवनंता प्रत्युपत्यान्त्रामान्त् सुवनन्तेव प्रत्युपतिश्वो । एतिवित्यन्द्रपत्तं च मर्वधर्मसुवार्तां नाम सना- 10 चिं प्रतिलाइ६०। अते।

उत्तं क् पितापुत्रम्गीर्गने । चित्तः भगवन्तर्वधर्ममुखकात्तो नाम समाधिः। यस्य समाधिः प्रतिसम्भादोधिसयः सर्वार्म्यणायस्तुषु सुखानेय येद्नां वेद्यते । नाडप्खासुखां । तस्य नैर्विकामपि कार्णां कार्यनाणस्य सुखनंत्रेय प्रत्युपस्थिता भयति । मीनुपोमपि कार्णां कार्यनाणस्य क्सतेष्वपि क्रियमानेषु पोद्यपि कार्णिष्वि नासास्यपि सुखनंत्रेय । प्रत्युपस्थिता भयति । वेत्रेर्पि ताद्यमानस्य ह्यते-

<sup>- 1)</sup> çam MS

<sup>2)</sup> This denom. hitherto in gramm. only.

<sup>3)</sup> Cf. M. Vyutp. XXI. 83 sarradharmātikramaņo nāma samādhiķ.

<sup>4)</sup> Nanjio 23 (16); K.F. 215; M. Vyutp. LXV. 8. Cited also in Bodhicaryavataratika, 826.

<sup>5)</sup> Here follows one of the evidently traditional lists of tortures for which Buddhist writers have so morbid an affection. Compare Rh Davids, tr. Mil. Panh. I. 277 n s and Aug. nikāya II. 1.1 (with Buddhaghosa's comm. printed at pp. 113—14 of Morris's ed. of 1883) cited by him.

ज्ञैव प्रवर्तते बन्धनागारेष्ठिप प्रक्तिसस्य ॥ पे ॥ तैलपाचिकं वा क्रियमाणस्य । इनुक्टित-वद्वा कुट्खमानस्य । नडचिट्पितिकं वा चिट्यमानस्य तैलप्रयोतिकं वादीट्यमानस्य सः र्पिःप्रखोतिकं वा द्धिप्रखोतिकं वादीप्यमानस्य मुखसंजीव प्रत्युपस्थिता भवति। उ-त्त्कामुखं वा क्रियमाणस्य सिंक्मुखं वा क्रियमाणस्य पुष्कवर्त्तिकां वा वर्त्यमानस्य॥ ते ॥ कार्षापणच्छेदिकं वा हिम्बमानस्य पिष्टपाचनिकं वा पाच्यमानस्य कृस्तिभिर्वा मर्ब-मानस्य मुखसं ज्ञैव प्रवर्तते । अज्ञिण्युत्पाद्यमाने जीवश्रूलिकमपि क्रियमायास्य सर्वशो वाषातं निर्णीय शिर्मा वा प्रपात्यमाने सुखसंज्ञैव प्रवर्तते । न डब्खसंज्ञा । नाडब्बास्ब मंजा॥ तत्कस्य देतोः । तथा वि बोधिसबस्य मक्सबस्य दीर्घरात्रं चर्मा चर्त एतत्प्र-िषाधानमभूत् । वे मां भोतवेर्न् । ते उपशमशममुखस्य लाभिनो भनेषुः । वे मां पालपेषुः स 10 त्कुयुर्गु फ्रुर्युर्मानयेयुः पूजयेयुः सर्वे ते उपशमसुखत्य लाभिनो भवेयुः। येऽपि मामाक्रीशेयुः र्विस्पर्शेषुस्ताउपेषुः शस्त्रेणाहिन्युर्यावत्सर्वशो जीविताद्यपरोपयेषुः सर्वे ते संबोधिस्बस्य लाभिनों [87 व] भवेषुः । म्रनुत्तर्गं सम्यक्संबोधिमभिसंबुध्येरविति ॥ स एभिर्मनस्कारैः स-मन्वागत एतेन कर्मणा ' एभिः प्रणिधिभिः समन्वागतः सर्वसत्वानुगतां,सुखसंज्ञामासेवते निसेवते भावपति बङ्कलीकरोति । स तस्य कर्मणी विपाकेन सर्वधर्मसुखाकानं नाम स-15 माधि प्रतिलभते। पिस्मन्समये बोधिसलेन सर्वधर्मसुखाक्रात्तो नाम समाधिः प्रतिल-ब्धो भवति तस्मिन्समये उत्तोभयो भवत्यसंकार्यः सर्वमार्कमं भिरिति विस्तरः॥

म्रयं कि प्रयोगः सर्वपरित्यागपूर्णः। सर्वचर्याङ्कर्चर्यासाधनः सर्वतातिद्धीन-रणः सर्ववीर्यासंसाद्नः । सर्वध्यानप्रज्ञाङ्गसंभारः। तस्मानित्यमुदितः स्यात्॥

<sup>1)</sup> This passage is not in the Pali lists. The Chinese version of the sutra (supra cit., kindly communicated by Mr. Watters) renders: «making mincement of one — pounding like sugar-cane, crushing like rushes». tailapācika may accordingly be the name of some dish, fried in oil. The MS. reads kutitakadyā. cippatika and Vcip are new to Sanskrit. The genuiness of the root is proved by the Marathi forms cipnen, cepnen 'squeeze'. Derivatives with a formative -ta (as in Pali cumbața) occur in Sansk. Pali and Hindi.

<sup>2)</sup> cf. Buddhaghosa, p. 114 med., and Rh. Davids, p. 277.7, supr. cit.

<sup>3)</sup> The MS. reading is perhaps osidana.

यथाक् चन्द्रप्रदीपसूत्रे ।

सगीर्वः प्रीतमनाः सादा भवेत् ।

सीम्याय दृष्टीय सद्ग स्थितो भवेदु । इति ॥

उत्तं चातवनितसूत्रे। तत्र कतमा मुद्ता। यावद्धमानुस्नर्णात्प्रीतिः प्रसादः प्रागिषं चित्तस्यानवलीनंता उनवनृत्वती उपरितर्पणा । सर्वज्ञानर्तीनानपक्पणा सर्वधर्मर् । विना प्रतिष्ठानं । चित्तस्य प्रानीखं कायस्योद्दिल्यं बुद्धेः संप्रकृपणां ननस उत्प्रवः । तन्यागतकायाभिनन्द्नर्तिर्लत्वणानुष्ट्यज्ञनिवभूपणापर्वे प्रिक्षीणल्यं । बुजलधर्मप्रवणापरिख्वेता तत्वधर्मप्रतिजर्णाप्रतिपत्तिप्रीतिप्रसाद्प्रमोखं मुद्तिस्य धर्मोत्प्रवः । सततं सत्वेधप्रतिक्तवुद्धिता । तोत्रद्धन्द्रस्ता। बुद्धधर्मपर्वेष्टिषु तस्य च धर्मच्छ्रद्रस्यानुत्स्वनर्ता । उद्गियु बुद्धधर्मेद्यधिनुक्तिः । विमुक्तिः प्रादेषिक्षवानापकृष्टिचतोत्पादः । मात्सर्यासंकुचिताधिः । त्तीत्पादः । याचितस्य दातुकामता । द्रतो द्वा च त्रिनण्डलपरिज्ञोधितं दानप्रामोत्वम् । जीलवत्तम् सद् प्रमादः । द्वःजीलेधनुयक्प्रीतिः । स्वजीलपरिजृद्धाः सर्वद्वर्गन्धमतिक्रनाद्यासने । तवागतजीलपरिणाननता । द्रतो द्वा च त्रिनण्डलपरिज्ञोधितं दानप्रामोत्वम् । जीलवत्तम् सद् प्रमादः । द्वःजीलेधनुयक्प्रीतिः । स्वजीलपरिजृद्धाः सर्वद्वर्गन्धमतिक्रनाद्यासने । तवागतजीलपरिणाननता । द्रविभवता । प्रदुषु गौर्वायनामधित्रतीकारः । सद् । स्विन्तता । क्षित्तिरित्यं । (८४) निर्मानता । गुरुषु गौर्वायनामधित्रतीकारः । सद् । स्वर्मज्ञता भृकुटिविगतता । पूर्वाभिलापिता अनुकृतता अनेष्येपित्रता श्रुद्धायता चिता । कर्वज्ञता अनुदिता । सर्वत्रानुज्ञत्तर्विता श्रापत्तिप्रता स्रापत्तिप्रम् तथागन्धिक्रतीवा । सर्वत्रानुवर्तनता । सर्वत्रानुज्ञत्तर्वा वोधिसत्तेषु । स्रात्मप्रेम धर्मेषु । ज्ञीवितप्रेम तथागन्ति

<sup>1)</sup> This syllable uncertain.

<sup>2)</sup> Cf. līnatā supra 179.14

<sup>3)</sup> Cf. Lal-v. 37.11.

<sup>4)</sup> Cf. Lal-v. 114.10.

<sup>5)</sup> Sic MS; anacchindanata (126.15 supra) is somewhat analogous.

<sup>6)</sup> The fifth of the six yanas detailed in M. Vyutp. § 59.

<sup>7)</sup> Cf. Böhtl.<sup>2</sup> s. v., the present passage confirming his correction of Divy. 39 12, 40.6 where the compound is the same.

<sup>8)</sup> The reading has been corrected in the MS, and remains doubtful. Possibly the Vedic öx eip. eshaishya 'worth striving for' (Rv. X 102.11) is to be compared.

तेषु । मातापितृप्रेम गुरुषु । पुत्रप्रेम सत्नेषु । बुद्धप्रेम म्राचार्यापाध्यायेषु । उत्तमाङ्गशिरः-प्रेम प्रतिपत्तिषु । कुस्तपादप्रेम पार्गितासु । सर्वरत्नप्रेम धर्मभाणकेषु । सर्वरतिक्रीडाप्रे-मानुशासनीषु । म्रारोग्यप्रेम संतुष्टी । भैषव्यप्रेम धर्मपर्ये ष्टिषु । वैद्यप्रेम चोद्कस्मारकेषु । इति कि या सर्वेन्द्रियेष्ठनवलीनेन्द्रियता इयमुच्यते मुद्तित्यादि ॥

मत्र च शित्तितान् बोधिसलानिद् वचनमलंकरोति यङ्गतमार्यमक्तिमेषे । निर्यगितिचित्तिनित्यसमाधानशीलाञ्च निर्यगितिप्रियाञ्च निर्यगितिपत्तनविषात्रञ्च भवति । निर्यलोलाञ्च भवति निर्यलोलाञ्च निर्यागितिपत्तप्रपृष्णीः भवतीति ॥

उक्ता डुष्खाधिवासना नातिः॥

श्रार्यसागर्मित्सूंत्रे तु त्रिविधापि सात्तिरुक्ता। इक् सागर्मते बोधिसवो मक्ससतः

10 सर्वज्ञताचित्तोत्पार्रते । स्रनार्येई शिलिः सर्वमिरिमार्कापिकाभिन्ना देवताभिर्माराधिष्ठितैर्वा मार्ह् तैर्वा विक्विमानः समीर्यमाणः तोभ्यमानस्तर्ध्यमानस्ताद्धमानो न भिष्यते ततो।

४ध्याशपचित्तोत्पादो न भिष्यते सर्वसत्तप्रमोत्तमक्ताक्रणावीर्पारमात्। न भिष्यते त्रिर्वा वंशानुपच्छेदपराक्रमात् । न भिष्यते सर्वधर्मसमुद्दानयनकुशलप्रयोगात्। न भिष्यते लक्त
णानुच्यचनपरिनिष्पत्तिगतात्पुण्यसंभारोपचयात्। न भिष्यते बुद्धतेत्रपरिष्मृद्धभिनिर्कारा
वितादीत्सुक्यात्। न भिष्यते सर्वधर्मापरिग्रक्तिभिषुक्तात्कापन्नीवितोत्सर्गात्। न भिष्यते 
सर्वसत्तपरिपाचनाभिष्कादात्मसीष्ट्यानध्यवसानात्। स एवमध्याश्वसंपन्न एव समानः

<sup>1)</sup> The reading is not clear. The Tib. has বৃত্তাবের সাম্প্রাম্থ্য নির্মাণ ক্রিম্থা ক্রিম্থা ক্রিম্থা ক্রিম্থা ক্রিম্থা ক্রিম্থা ক্রিম্থা করিব করে The adj. pragunya, of which the word in the text might be a Prakritic form, is lexical only ('more, exceeding' like the Tib. equiv.), but the noun pragunya (Pali: pagunaa) occurs. The adj. pragguna would make sense; but does not agree so well with the Tib. A marginal note or correction is prahlada.

<sup>2)</sup> The recension of the work there quoted corresponds, as Mr. Watters informs me, with Nanjio 976.

<sup>3)</sup> The syllables which I have marked as doubtful are added in the margin in a late and indistinct hand. The Tib. does not agree as regards this part of the compound. As in the corresponding Pali, abhinirhāra (if correct) means 'aspiration' and autsukya 'zeal'.

सर्वसत्वानागतिकाड चयनां मक्ते । उन्नननां कुत्सनां सक्ते (88) सर्वसत्वानागक्रोणयरिभाषां ड रुक्तड रागतान्त्रचनप्रशन्सक्ते । सर्वसत्वपीडां सक्ते । सर्वसत्वभारांश्च सक्ते
उत्तार्गित चा न च विकाते । न च लोपते । न मेलीपते । न विषीद्ति । चलमुपद्र्शपति ।
स्यान संग्रनपति । चीर्यमार्भते । पराक्रमं पराक्रमते । उत्साक् ग्रनपति । उन्मूष्ठिति निगृह्मति । म यानुष्टो न प्रत्याक्रोणति । ताडितो न प्रतिताडपति । रोपितो न प्रतिरोप- ध
पति । ब्राह्मप न प्रतिकुथ्यति । एवं चित्तगणनासंनाक्तं संनक्ति (१) ।

<sup>1)</sup> Both MS and xylograph are indistinct. The former perhaps reads unmudhyā°; the latter (115b i) seems to read \( \overline{\infty} \overl

<sup>2)</sup> No lacaura is indicated in the MS; but it is clear from the Tibetan version (of the present work) and the Chinese version (of the sutra quoted), that several lines have fallen out. They commenced with tadyathü or the like, and gave the substance of the cittaganana. The Tibetan has:

मेग्रास्य च्चिम्रसंस्य साम्प्रस्य क्षेत्राय हो॥ (116)र 1–1)र नेन्नित्र स्थाने क्ष्म् क्ष्म् क्ष्म् क्ष्म् क्ष्म् क्ष्म् क्ष्म् क्ष्म् क्ष्म् स्थाने क्ष्म् स्थाने क्ष्म् क्ष्म क्ष्म् क्ष्म क्ष्म् क्ष्म्

I venture to render this:

<sup>&</sup>quot;Thus [thinks he]. 'This scripture of the Mahayana is not in harmony with the World as a whole. Why? Yonder beings (i. c. the worldly) are such as go with the current. I love to try for the contrary to the current. They are not in harmony with one another; I have put on a mour in order to ahandon the non-harmony of all those men. They are such as feel joy in the spirit of harm; I altogether seek for patience and certainty. They cheat one another and persevere in it; I altogether seek for taking my fill of wisdom'.»

As to the Chinese versions of the original work in which the passage occurs, Mr. Watters writes: 'The title of the sutra quoted from was evidently Sagara-

सचेत्पुन्रेते सद्या यात्रसो दशमु दिनु प्रशाच्यनानाः प्रभाच्यते ते सर्वे असिशिक्तातीनर्पालियोगेन मां पृष्ठतः पृष्ठतो अनुत्रश्चीपुः । यत्रैय पृथिवीप्रदेशे नियती वा नियस्त्री वा बुकुम्यनास्त्रो वा श्रायानो वा बोधि विक्तमुत्याद् विग्यति दानिवतं वा साजत्प्रशासितं वा श्रुतकुशलमूलिवतं बोत्पाद् विग्यति तत्रास्य पृथिवीप्रदेशे शतयावद् र्पायत्रप्रमास्त्रं कार्य
केट्रस्यानो विकरिष्यानो विद्यंसियध्यानस् । ते चेत्सर्वसद्या मामाक्रीश्चरेषुः परिभायरम्
कुत्सयेषुः पंस्रयेषुर्सत्यानिर्वागिनः पर्वानिर्वागिनः सर्गुवरेषुर्विष्ठता अनर्थकर्मासः शतथावद्रिपत्रप्रमास्त्रं मन कार्य व्हिन्धुर्विकर्म्युर्विकरेषुर्विद्यंसयेषुः । एवं नया न कस्यवितथावद्रिते श्वोभवित्तमुत्याद्वितव्यं । तत्कस्य केतोः । पूर्वा कोिटः संचार्त्याप्रमास्त्रोकृता यत्र मे अयनात्मावो नर्कगतस्यापि तिर्यग्वीनिगतस्यापि यमलीकातस्यापि मवित्रयगतस्यापि कामाकृत्यद्वित्वयं धर्मानश्चतवतो विष्यमात्रीवगीचरस्य निर्यक्रजीविनः सङ्गप्रत्यञ्चस्य शतया व्हिन्तो भिन्नो निकृत्तो विविवयानिश्च कार्यस्त्रोति क्या तत्तो निद्यनमात्मार्थः कृतो न पर्गर्यः । मचेत्पुनर्मनिते सर्वस्ता अपरासक्रोति विद्यन्ति विद्यनिरेषु विद्यस्त्रेषु स्त्रयापि स्थापरित्यक्तेव सर्वस्ता । अपरित्यक्ता एव सर्वसवाः । अपरित्यक्तः कुशलो धर्मव्यदः । तत्कस्य केतोः । सर्वा क्रीया कापर्याञ काप्यिः काप्रविन

mati sūtra. This is shown by the Chinese translation of the title given in the early translation  $\lambda$ : 61 in B. Naujio's Cat. But the text before the Sanscrit author [Çāntideva] was apparently that of  $\lambda$ :976 [called by Naujio Sopring chā] which differs from the other in some details. The Chinese rendering of the passage in  $\lambda$ : 976 is to this effect: a... He thinks with himself: Trust now put on the arround of Mahāyāna-patience and for this reason. Mahayānism is at the opposite pole from worldliness; the people of the world follow the current of life and death, my Mahāyanism goes against the current; the people of the world are always at loggerheads, Mahāyanism tells mortals to cut off the cause of quarrel; the people of the world are given to angry passions, in Mahāyanism patient endurance increases and prevails; the people of the world cheāt and defrand one another, by Mahāyanism tells all to be filled with kindness.

<sup>2)</sup> For the more usual samudācar 'address'; cf. Senart, Mhv. I. p. 41.

<sup>3)</sup> cf. 105.12 supra.

व[886]र्तना। नैरिपिकस्य दुष्वस्य शततमीमपि कलां नोपैति पावदुपनिपेरमपि न स-मते । नरकावासमप्यक्मुत्सक्ते । न पुनर्मपा बुद्धधर्माः परित्यक्तव्या न सर्वसत्नारम्बणा मकाक्रमणा ॥ पे ॥ पिनदानं पुनर्व्यापाद उत्पर्वत । तं वर्षं धर्मे प्रकारयामः । कतमञ्ज स धर्मी । यद्वत कायप्रेम कायनिकेतः कायाध्यवसानं । उत्सृष्टश्च काय उत्सृष्टो व्यापादः । **एवं** धर्मगणनाविष्टः सागर्मते वोधिसतः सर्वसत्वपीडां सक्ते ॥ पे ॥ यः कायस्योत्सर्गः **5** कायपरित्यागः कापानवेता । इयमस्य दानपारिमता ॥ यत्काये क्वियमाने सर्वसत्वान् मै-त्र्या स्पर्रिति । वेदनाभिद्य न संक्रिपते । उपमस्य शीलपार्गिता ॥ पत्कापे किवामाने प एवास्य कार्य किन्द्ति तेपामेव प्रमोतार्थं तमते । न च चित्तेन तएयते तात्तिवलं चीपर्श-यतीयमस्य ज्ञातियार्गिता ॥ येन वीर्चेण तं सर्वज्ञताक्रदं नोत्स्वति चित्तवलाधीनं च प्र-तिगृह्णाति । संसारमेव चानुवद्राति । कुणलागूलारुम्भमेव चार्भते । इयमस्य वीर्यपार्राम- 10 ता ॥ पत्काये विकार्यनाषी तत्सर्वज्ञताचित्तोत्पाद्र हा कर्तु न संमुक्ति वोधिमेवापेत्तते शासप्रशासनेव प्रत्यवेतते । इयनस्य ध्यानपारं निता॥यत्कावे क्रियनाने कापस्य तृपाकाष्ठ-बुद्धवत्प्रतिभात्तोपमतां प्रत्यवेतते मापाधर्मतां च कापस्यावतरिति । भूतानित्यतां च भू-तदुष्वतां च भूतानात्मतां च भूतशात्रतां च कावस्योपनिध्यायति । इयमस्य प्रज्ञापार् मि-तेति विस्तरः॥ पे॥ 15

पुनर्पर्मस्यैवं भवति । एष सतः कुसीदः श्रुक्तधर्म रेव्हितः । स मागाक्रीशयति प-रिभापते । क्त वपमार्व्धवीर्या भविष्यामः । ग्रत्साः कुशलमूलपर्वेषणाभिषुक्ता । एष एव तावन्मया सतः पूर्वतरं वोधिमण्डे-निपार्षितव्यः । पश्चान्मयानृत्तरा सम्यकसंवोधिर्भिसं-

<sup>1)</sup> Rendered by the Tib. (116. a. 5)  $\overline{\overline{y}}$  'cause'; but the phrase is clearly a proverbial one: cf. Vajracch. § 24 fiu.

<sup>2)</sup> This is the transitive usage of Vsphar characteristic of Buddh. Sk.; cf. Böhtlingk W.K.F. VII. 884, where M. Vyutp. § 68 is cited and the reading corrected.

<sup>3)</sup> Compound new in Skt; Pali upanijhāyati (J.P.T S. 1887, p. 127).

<sup>4)</sup> Dhammap. 87, p 16.

वोह्योति ॥ पे ॥ ईर्शानामस्माभिः सत्नानामरात्तानामगुप्तानामनुप्रातानामयाय संना-क्षाः संनह्याः ॥ पे ॥ क्त वयं धर्मतां प्रतिसरिष्यामः भ्यो श्वाक्रोशित वा श्राक्रुश्यते वा। स परिगवे[89@]षमाणो न तं धर्ममुपलभते । य श्वाक्रोशित वा श्वाक्राश्यते वा। स श्वात्मप-रानुपलक्योपलम्भरिष्टिविगतः नमत इति ॥

मगनत्यामिट्युक्तं । एवं चित्तमुत्पाद्यति । वेन मया सर्वसद्वानां चित्राद् उत्सार्णितः च्यः । सो अक् स्वयमेव विवद् । सि । लामा में डर्लब्या यो अक् बल्यते प्रतिबल्यामि । येन मया सर्वसद्वानां संक्रमभूतेन भवितव्यं सो अक् परस्य द्वामित्यपि वाचं भाषे । पर्वं वा प्रतिवचो दद् । । इदं मया नैव वक्तव्यं बडसमेन । एडकमूक्तसमेन मया कलक्विवादेषु भवितव्यं । यरतो इ रुक्तान् डर्गायतान् इर्भाषितान् भाष्यमाणान्वचनप्रधान् पृथवता चितं । नाघातियतव्यं । परेपामित्तिक न ममैतत्साधु न प्रतिद्वपं यो अक् प्रस्य दोपातरं संबन्ये-पन् । एतव नम प्रतिद्वपं यदक् परेषां दोषात्तरमि संग्रोतव्यं मन्ये । तत्कस्य केतोः । न मयाशयो विक्रोपियतव्यो येन मया सर्वसद्धाः सर्वसुखोपधानेन सुखेपितव्याः परिनिर्वाप्यात्वयाधानुत्तर् सम्यक्संबोधिमिसंबुध्य तत्र नामाकं व्यापयो । न च मया परेषां स्वपर्याद्वानामिय व्यापत्तव्यं । स नामाकं मो के स्वोभं गव्कामि । इदं तु मया कर्णायं । व नया भक्तात्वयं । न नया बोवितात्तर्यो अपि क्रियमाणे सोनः कर्णायः । न नया भक्तात्वयं । न नया बोवितात्तर्यो अपि क्रियमाणे सोनः कर्णायः । न नया भक्तात्वयं । न नया बोवितात्तर्यो अपि क्रियमाणे सोनः कर्णायः । न नया भक्तात्वयं । उत्पद्वितव्योति ॥

बोधिसत्तप्रातिनोने अप्युक्तम् । ये क्रुडाः सत्तास्तानाश्चासर्यात नमापर्यात । श्रनुतीम-यति घर्मेण तोषयतीति ॥

इति शिलासमुखये सालिपार्गिता परिच्छ्रे नव्मः ॥ १ ॥

<sup>1)</sup> The Tib. gives no help to the identification of this work. Apparently a recension of the Prajñāpāramītā is intended; compare the quotations in Ch. XII below. See also the successive extracts in Madhy.-vr., 160. 10—18 ('uktam Bhaga-vatyām') and 162. 16—30 ('uktam bhagaratyām Prajñāpāramītāyām).

<sup>2)</sup> Added in margin. The Tib. 117 b 2 has ਤ੍ਰੀ ਤੀ ਤੀ ਤੋਂ ਤੋਂ ਤੋਂ ਤੋਂ ਤੋਂ ਤੇ ਜ਼ਿਲ if the reading were kim aham tamo gacchāmi?

X.

### वोर्यपार्गिता दशमः परिच्हेदः ॥

एवं तात्तिप्रतिस्थितः श्रुते वीर्पनार्भेत । यन्यत्रा श्रुतमेवास्य विनाणाय संपत्वते ॥ यथोक्तं चन्द्रप्रदीपसूत्रे ।

> विषेद्र हैं धर्मपर्यापुगोप। शीले न रत्तेत ख्रुते नमतः। 5 न बाङ्ग ख्रुत्येन स शक्युं त्रापितुं डःशोलपेन ब्रज्ञमान डर्मतिम्॥

श्रुतानुशंतास्तु नारायणपरिषृच्काषामुक्ताः । तथा कि कुलपुत्राः श्रुतवतः प्रवागनी भवति । प्रवावतः लोशप्रशमो भवति । निःलोशस्य मारो अवतारं न लगते ॥

म्रत्र च गर्ल्येत्(६० ६)त्तरस्य जातकं विस्तरेगा कृत्वाक् । धर्मकामानां कि । विमलनेतिः । वोधिसत्वाना गर्लासत्वानां समीर्याणां सप्रतीणानां म्रन्यलोकधातुस्थिता म्रपि 10 वुढा भगवत्तो मुखनुपद्र्णपत्ति धर्म चानुम्रावयित्तं । धर्मकामानां । विमलतेतः । वोधिसत्वाना गर्लासत्वानां पर्वतक्रन्द्रकृतमध्येषु धर्मनिधानानि नितिप्तानि । धर्ममुखान्यनतानि पुस्तवामतानि वार्तलगतानि भवति । धर्मकामानां विमलतेतः वोधिसत्वानां पूर्ववुद्ध-दिर्शिन्यो देवता वुद्धप्रतिभान्भुपमंत्तरितः ॥ पे ॥ परित्तोणापुष्काणां वुद्धा भगवतो देवता-म्रापुर्वलं चोषसंत्ररिति । वुढाधिष्ठानेन देवताधिष्ठानेन च काङ्गामाणा वर्षसत्त्रमवित- १६ प्रते ॥ पे ॥ पावत्याल्पं वा काल्यावणेपं वा पावदा म्रावाङ्गितः धर्मगीर्वज्ञातानां वोधिसत्वानां वुद्धा भगवतो ज्ञामप्यपनयितः । व्याधीनपनयितः । स्मृतिमुपसंत्ररित । गतिं म-

<sup>1)</sup> The readings of Sansk. and Tib are alike doubtful in these guthus.

<sup>2)</sup> After bahū a later hand has inserted the syllable na.

<sup>3)</sup> calshu MS.

<sup>4)</sup> Cf. Minney, Recherches, p. 35, n. 1.

<sup>5)..5)</sup> This sentence is erroneously repeated in the MS.

<sup>6)</sup> Cf. 15. 14 supra.

ति प्रतिभानं चीपसंक्रिति ॥ पे ॥ दृष्टिकृतानि विनीद्यति । सम्युग्दिष्टं चीपसंक्रिति । धर्मगौर्वेषा । विमलतेतः । बोधिसतानां मक्तासतानां सर्वेष्ट्रज्ञमभपानि न भवति । त-स्मात्तर्न्हि विमलतेनः श्रुतसंगार्कीशल्याभियुक्तेन वोघिसतेन भवितव्यमिति ॥

किमाकार् सुतं बोधिसत्वविनये प्रशस्तं। यथा सार्यात्तयमतिसूत्रे अभिक्तिं। अशी-ठ त्याकार्प्रवेशं ख्रुतं । तच्या । इन्द्राकार्माशयाकार्मच्याशयाकारं प्रयोगाकारं निर्माणा-कार्मप्रमाणाकार् कल्याणिनत्राकार् गौरवाकार् प्रदक्षिणाकारं मुवचनाकारं पर्युपासना-कार्मविक्त्श्रोत्राकारं मनस्काराकार्मवित्तेपाकार्मवस्थानाकारं रत्नसंज्ञाकारं भैपन्न-संज्ञाकारं सर्वव्याधिशमनाकारं स्मृतिभजनाकारं गतिबोधनाकारं मितरोचनाकारं वृद्धि-प्रवेशाकार्मतृप्तवुइधर्मश्रवणाकारं त्यागवृंक्णाकारं दात्ताजानेपाकारं वद्धश्रुतसेवना-10 कार् सत्कृत्यप्रीत्यनुभवनाकार् कार्योहिल्याकार् चित्तप्रद्भार्नाकार्मपरिखेर्श्रवणाकार् घर्मश्रवणाकारं प्रतिपत्तिश्रवणाकारं पर्देशनाश्रवणाकारं स्रश्रुतश्रवणाकारं विभिन्ना-स्रवणाकार्मन्ययानास्पृक्णास्रवणाकार् प्रज्ञापार्गमतास्रवणाकार् वोधिसविपट्निस्रव-णाकार् संग्रह्वस्तुम्बवणाकार्मुपापकीशल्यम्बवणाकार् ब्रह्मविश्रिश्रहार्मवणाकार् . स्मृतिसंप्रतन्यम्रवणाकारं गीर्वाकारं उत्पाद्कीशल्यम्रवणाकार्मनुत्पाद्कीशल्यम्रव-15 णाकार्मश्रुभाकार् मैच्याः श्रवणाकारं प्रतीत्यसमुत्पादाकारं स्रनित्याकारं द्वप्वाकार्म-नात्माकार् शासाकार् प्रूच्यतानिमित्ताप्रणिक्तिकारं अनिमेसंस्काराकार् कुशसामिसं-स्काराकारं सत्राधिष्ठानाकारं अविप्रणाणाकारं स्वाधीनाकारं स्विचतार्वणाकारं वो ्रयस्यात्रसनाकार् धर्मनिध्यात्याकारं क्रिशविपताकारं स्वपतपरिकर्षणाकारं पर्पतक्रिश-नियक्तकार् सप्तधनसमवक्षर्णाकार् सर्वदारिद्योपहेदाकारं सर्वविद्वतप्रशस्ताकारं पाँउ-20 ताभिनन्द्रनाकारं भ्रार्वसँगताकारं भ्रनार्यप्रसाद्नाकारं सत्यदर्शनाकारं स्कन्धदीपविवर्धन

<sup>1)</sup> Added in margin.

<sup>2)</sup> Probably the book so called (K.F. 215; Nanjio 23 (12), 1005) translated by Hiouen Thrang, not a division of literature. The same pitaka is mentioned in the opening words of the Lankavatara (Raj. Mitra, Nep. B. L. 1142 and my own Cambridge Cat, 21.3).

नाकारं संस्कृतद्येषपरितुलने।कार्मर्धप्रतिशर्गााकारं धर्मप्रतिशर्गााकारं सर्ववापाकर्-गाकारं मात्मपरिकृताकारं सुकृतकर्माननुतप्यनाकारं विशेषगमनाकारं सर्वबुद्धधर्मप्रति-लाभाकार्मिति ॥

पुनर्त्त्रैवाक् । पद्य धर्मसंभार्योगः स र्वास्य ज्ञानसंभारो भवति । तत्र कतमो धर्मसंभार्योगो पेपमल्पार्थता उल्पन्तयता उल्पनापता उल्पपरिष्कारता पूर्वरात्रापर्रात्रं 5
ज्ञागरिकापोगमनुपुक्तस्य श्रुतार्थपरितुलनता भूगो भूगः पर्वेषणता । चित्तस्यानाविलता ।
नीवर्णांनां विष्क्रम्भनता । श्रापत्तिषु निःशरणज्ञानं । श्रकीकृत्यता । श्रप्पुत्थानता । प्रतिपत्तिसारता । धर्मनिम्नती धर्मप्रवणता धर्मप्राग्भारती । पराक्रमसंपत्रता श्रादीप्तशिरश्रिलोपगता ज्ञानपर्वेष्ट्या । तन्मपविक्रारिता । श्रिणिवलशीलता अनितिप्तपुरता विशेषगामिता संगणिकावित्रर्वनमेकारामता उर्ण्याभिमुख्यमनस्कारता श्रार्यवंशसत्तुष्टि[:]धृत- 10
गुणोधचलनता धर्मारामरित्रतता लीवित्कमल्लास्मर्णता लोकोत्तर्धर्मपर्पेष्टिता स्मृत्यप्रमोपता । श्र्र्थगर्यानुग[906]मता । मत्या मार्गानुलोमता । धृत्या संवर्प्रत्यपैर्ज्ञाना-

<sup>1)</sup> A new form: Tib. (119 a 5) 띠독 및 '모든데'지' Cf. infra l. 6.

<sup>3)</sup> See Senart, Mhv. I. 587.

<sup>4)</sup> Pali form; cf. Ch.s.v., and likewise s.v. vikhhambana Tib 시작자자 'the obscurations (depravities) of the mind' — five in number, as in the Pali authorities.

<sup>5)..5)</sup> A stock-phrase in Buddh literature for intense carnestness; cited by Ch. from Jat. [I] 11[.15], and to be replaced (on MS. authority) in Lal.-y. 216 ad fin, where Raj. Mitra's text reads wrongly opportunity.

नुगमः । द्वीरपत्राप्यालंकारता । ज्ञानानुगमनसारता । श्रज्ञानविधमनता । श्रविद्यामोक् तमस्तिमिरपटलपर्यवनद्वस्य प्रज्ञाचतुर्विष्युद्धिः । सुविष्युद्धवुद्धिता । बुद्धिविस्तीर्धाता । श्रव्यविद्युद्धिः । सुविष्युद्धवुद्धिता । बुद्धिविस्तीर्धाता । स्वगुणिरमन्यनता । पर्गुणापरिकीर्तनता । सुकृतकर्मकारिता । कर्मविषाकानुद्धुरता । कर्मपरिष्युद्धिज्ञान- विस्ति ॥

कि श्रोतव्यं। उत्ते भगवता ज्ञानविपुल्यसूत्रे। सार्वकानि शास्त्राणि शिन्नितव्या-नि। श्रपार्वकानि परिवर्जयितव्यानि। तत्त्वया । लोकायतणास्त्राणि द्गाउनीतिशास्त्राणि कान्त्रो देंजास्त्राणि वाद्वित्वाणास्त्राणि कुनारस्त्रोडाशास्त्राणि जन्भकविद्याशास्त्राणि॥ पे॥ यान्यपि तद्त्यानि कानिचिन्नोत्तप्रतिकूलानि शास्त्राणि संनोक्त्य सेवर्तते तानि स-10 वीणि वोधिसत्वयानसंप्रस्थितेन परिवर्जयितव्यानीति॥

एवं म्रुतवता चित्तं शोधियतुमर्गयमाम्रयणीयं । वार्यं पुनर्गशयमंपत्रस्याप्युग्रद्त्तपिः-पृच्कायां गृक्मनुदातं । यहावतो उप्यतामर्घ्यात् । पर्दारादिष्वपि तर्न्हः नापत्तिः स्यात् । न तेषामसामर्ध्ये अपि प्रकृतिङ्खाद्यस्यासस्य च प्रज्ञतिसावस्यवादिति ॥

॥ इति शिद्धासमुच्चये वीर्षपार्गिता परिच्हेरी द्शमः ॥ ५० ॥

<sup>1) °</sup>gamahrīr° MS. I follow the Tib. in dividing the clauses.

<sup>3)</sup> On the meaning 'a magical performance for procuring. death', and for other spellings of this word see Hörnle, Bower, MS. Pt. VI (really an extract from Pañca-rakshā) р 227, п. 8. Tib. 5 7 'imprecation'. For the whole passage cf. Minaev. Journ. Publ. Instr. 1871. № 11 р. 97 and S. d'Oldenburg «Запиския VIII, 60—61.

<sup>4)</sup> This syllable a sec. manu. .

Б

10

15

#### XI.

## ग्रराग्यतंवर्गानं नामैकाद्शः परिच्छेरः ॥

तदेवमुयद्त्तपरिपृच्काविधिना गृङ्दोपान्भाविष्वा स्रुतवता चित्तं गोधिषतुमर्पय-माम्रपणीयमिति स्थितं ॥ तथा चोत्तं चन्द्रप्रदीपसूत्रे ।

न जातु कानान्प्रतिषेवगाणः पुत्रेषु द्रिषु ज्ञानित्व तृष्णां ।
गृरुं च सेवित्व ज्ञुगुट्सनीयननुत्तरां प्राप्त्यित सो अयवोधिम् ॥
ये काम वर्जे ति यवा अग्रिक्यूं पुत्रेषु द्रिषु ज्ञित्व तृष्णां ।
उत्तस्त गेर्ह्मारिष्क्रमित्वित्रमित्व न द्र्ह्मा तिधियमयवोधिः ॥
न काभ्रि वुद्धः पुरिमेणा ग्रासीद्नागतो भेष्यित यो अवतिष्ठते ।
येश्चि स्थितेर्व ग्रमार्गच्ये प्राप्ता इयं उत्तम ग्रयत्रोधिः ॥
प्रकृष्य राश्चा लोगं यय विद्यापण्डं वसेदर्गयेषु विवेक्तकानः ।
लोगान् प्रकृषि विनिक्त्य मानं वृथ्यित्त वेशियं विर्ज्ञामसंस्कृताम् ॥ ये ॥
ग्रवेद्धि पानेर्ह्मि च चीवरेद्धि पुष्पेक्षि गन्धिक् विलेपनेर्द्धि ।
नोपस्थिता भीत्ति नरोत्तमा ज्ञिना यय प्रव्रज्ञित्वा चर्माणधर्मान् ॥
यश्चिव वोधि प्रतिकाद्धमाणः सत्वार्थ निर्विष्य वृससंस्कृतातः ।
ग्रर्णयाभिमुंख सप्त पद्गिन गच्छेद्द ग्रयं ततः पुण्यविधिष्ट भौति ॥

यदि पुनिर्वसभागसत्वानुनयात्पिर्यत्कामतया चा लाभादिकामतया चा विवेकप्रवेशे विलम्बेत । तद्र्यमत्रेवोक्तं ।

<sup>1)</sup> So MS. against metre: rend prakāya kleçān.

<sup>2)</sup> Cf. Lusangatam 'schlechte Verbindung' quoted from Mbh. by B. & R.

<sup>3)</sup> Though metrically irregular, these words preserve the sense; Tib. বুৰীক্ মুম্ খ্রীবাম চু (120 b 5). With sapta padāni cf. 167. s.

5

10

15

न विज्ञ बालेव्हि नरोत्ति वियक्तं सत्कृत्य बालान्परिवर्जयिति ।

ममातिको चे ति प्रडण्डिता न बालधर्मे वि करोति संस्तवम् ॥

न विज्ञ बालान करोति सेवनां विदित्न बालान स्वभावसंतितम् ।

कियचिरं बालसंसेविता पि पुनो अपि ते भोति म्रमित्रसिविभाः ॥

न विज्ञ बालेखिक् विश्वसित्त विज्ञाय बालान स्वभावसंतितम् ।

स्वभावभिन्ना प्रकृतीय बालाः कुतो अस्ति मित्रं क् पृथ्यज्ञनानां ॥

सक्धार्मिकेनो वचनेन उत्ताः क्रोधं च दोषं च म्रप्रत्ययं च ।

प्राविकिरोत्ती इमि बालधर्मा इममर्थ विज्ञाय न विश्वसित्त ॥

बाला कि बालेकि समं समेति यथा म्रमेध्येन म्रमेध्य सार्द्धम् ।

विज्ञः पुनर्विज्ञज्ञनेन सार्द्धं समेति सर्पियंथ सर्पिमएडे ॥

तथा च पुनर्विज्ञज्ञनेन सार्द्धं समेति सर्पियंथ सर्पिमएडे ॥

सूमुखिताः सर् ते नर्लोके येषु प्रियाप्रिय नास्ति कव्हिंचित्। ये च न कन्द्रके अभरमते स्थामणकं मुमुखं स्रनुभोति॥ येषु ममापि तु नास्ति कव्हिंचित्। येषु परिस्रक्क सर्वशु नास्ति। खडुपमा विचर्तिभु लोकं गगने पवन ययेव स्रवति॥

<sup>1)</sup> The Tib. renders as if the reading were: 'mamantike te [sc. balah] pradushṭacitta' iti [matva] vijño na karoti'.

<sup>2)</sup> Cf. Pali sahadhammika (e. g. Mahāvagga, VI. 31. 4). -eno (if genuine, compare samertasyo below) must be coordinated with the Prakrit instr. -enam

<sup>3)</sup> This confirms the reading, questioned by Bohtlingk (W.K.F., VII. 362), of Divy. 201 (not 210).23.

<sup>4)</sup> Unmetrical; but certified by the Tib. 조직적 (121 a 3). Qu. correct to °ikām sukhām?.

<sup>5)</sup> This illustrates the usage of khadga = pratyekabuddha recorded in lexx.; cf. B. R. s. v. Compare also Suttanip. 6—12; Mhv. I. 357—8.

<sup>6)</sup> i. e vicarant' ime.

<sup>7)</sup> The metre is quite irregular; but the substantial correctness of the text is shown by the Tib. 직자 지자 기자 (121 a 4).

स्यः मुखिता वत ते नरूलोंको पेष न सज्जति मानस लोंके। वायसम् सर तेषिक चित्तं नो च प्रियाप्रिय विग्वति संगो ॥ ग्रप्रिय में इिखतेकि निवासी येशीय प्रिया इिंग्तेकि वियोगी। यत्त उभे चिप तेव्हि बिह्ता ते मुखिता नर्ये रत धर्मे ॥

पुनर्त्रेवोक्तन्।

5

10

15

भैनति सततगरूपगृत्यवोगी पृष् गृणादीपत सर्वि वर्जिपला । न विवदति [916] बदाचि प्रतयोगो इनि गुण तस्य भवत्यर्णयवासे ॥ सर भवति निविषा संस्कृतेश्ती न भवति तस्य पृक्त वास्तिच लोके। न च भवति विवृद्धिरास्रवाणां वनवसतोऽस्य भवति मानुशंसाः॥ म्रिपिसीरण न तस्य बातु भोती सद् उपणात्तरतो विवेकचारी । वचचि ननति काय सेवृतस्यो बङ्गगुण तस्य भवत्यर्गयवासे ॥ भेत्रति चनुकूल तस्य मोत्रो लघु प्रतिविध्यति सोऽघिनुत्ति शातान्। वनिविरि धिनृत्ति सेवतोऽस्य इगि गुण भोत्यर्णयवासि सर्वे ॥

पुनराह ।

वनपीएउ सेवय विविक्त सदा वित्तक्तिय याननगरिप रतिन्। ग्रहितीयखडुतन भीव सदा न चिरेषा लट्ट्यव समाधिवर्ग् । इति ॥ वार्यराष्ट्रपालसूत्रेऽप्यारः।

1) dukhutchi MS.

<sup>2)</sup> Meire: Pushpitagra.

<sup>3)</sup> Tib. 📆 '[question for] dispute'; cf. Palı usage,

<sup>4)</sup> Metre not identified, but differing from the preceding by one short syllable only.

<sup>5)</sup> marg. vasatoo.

<sup>6)</sup> Meire: Pramitākshara.

<sup>7)</sup> Cf. 54.10; MS. Rāstra°. Tib.: আ্ব'নেবিম্ন্ত্রুন্'ব্রম্'ন্রেম্'ন্রেম্'=R. °pariprechā-sūtra.

त्यक्ता गेक्मनसरोषगरुनं चित्तानपेताः सर्। ।
ते ४र्पोय रितनामुवित गुणिनः शासेन्द्रियाः सूर्ताः ॥
न स्त्रीसंभव नैव चापि पुरुषिस्तेषां क्वचिद्वित्वते ।
एकाको विक्रित्ति खड्मसरशाः मुहाशपा निर्मलाः ॥
लामैनीपि च तेषु कृषं स्वमनो लीयत्र्यसमिनं च।
अल्पेच्हा इत्रेत्रिर्भिरता मायाकुकार्वार्जताः । ति ॥

उग्रद्त्तपरिपृच्कायामप्याक् । सत्तसंमर्गो मे न कर्तच्यो न कि मंपैकासत्रस्य कुशलमू-सानि संजनियतच्यानीत्यादि ॥

यदि पुनः श्रुतवानिनां सपासंपर्माताय लाभादी सक्तः चित्तं न शोधपेत्त एवैकः । स-10 देवके लोके वश्चितः स्याद् ॥

उत्तं स्मार्यर तसूरे । तत्वया काश्यप काञ्चित्व पुरुषो मक्ता उद्काणिवेनोक्तमान उ-दक्तृष्णिया कालं कुर्याद् । एवमेव काश्यप इक्तेके श्रमणत्राक्तणा वक्तन्यमीनुदृत्व पर्य-वाप्य न रागतृष्णां विनोद्यत्ति । न द्वेषतृष्णां । न मोक्तृष्णां विनोद्यति । ते मक्ताध-मीर्णवेनोक्तमानाः क्लेशतृष्णया कालगता । द्वर्गतिविनियातगामिनो भवतीति ॥

15 तस्माद्वश्यमर् एयमाश्रयेत् ॥

तांद्शानि च स्थानानि स्राम्ययेत् । येषु च स्थानेषु नातिहरे विगडपातगोचरो भवति

<sup>1)</sup> Metre: Çārdūlavīkrīdita.

<sup>2)</sup> MS.  $c\bar{u}^\circ$ ; Tib.  $5\Box$  agreeing with the meaning  $krp\bar{u}lu$  of Sk. lexx.  $B^2$  quotes Saddh.-p.; cf. Ch. p. 490.

<sup>3)</sup> In the MS, this syllable has been deleted and ni (?) substitued. If this is really an emendation on metrical grounds, it is unnecessary; cf. isn- etc. at 103.2 supra.

<sup>4)</sup> কুঁন'নেক্ৰম' 'hypocrisy', like kuhanā supra 131. 3, 6.

<sup>5)</sup> In the Tibetan the quotation extends to six lines more (121 b 4-6)-

<sup>6)</sup> From the Tib. (122 a 3) we learn that this paragraph is taken from the Arya-Ratnamegha' নেব্ৰাম্বাৰ্থিক নিজ্বাৰ্থিক নিজ্

नातिसंनिक्षष्टे । वेषु पानीपानि भवत्यच्छानि शुचीनि निर्मलान्यल्पायासानि सुखपरिगो-गानि या[१२०]नि च स्वानानि वृतसंपन्नानि भवति पुष्पसंपन्नानि पासंपन्नानि पत्रसंपन्ना-न्यपगतङ्ख्यापदानि गुक्तासंपन्नानि प्राग्भारसंपन्नानि सुखपरिसर्ध्यनाणि शालान्यहिती-यानि तार्शानि स्वानान्याश्रयेत् । स तेषु स्वानेषाश्रितो यर्नेन पूर्वपितं भवति तन्त्रि-भो राजैस्त्रिर्दिवर्गस्य स्वाध्यापति नात्युचेन स्वरेण नातिनीचेन नोडतीरिन्हिपेन ब- 5 क्रिर्मतेन चित्तेन प्रसार्गुपद्मीवन् यन्यगुपधार्यविमित्तान्युद्रह्मन्मिद्यपत्रामन् । सचेदा-र्णयकस्य भिन्नो राजा वोषसंक्रामित राजमात्रो वा उन्ये वा ब्राव्हाणनित्रपनैगमज्ञानपदाः। तेन तेपामार्रेण स्वागतिक्रपा कर्तव्या। एवं चानेन वक्तव्या । निपीर मकाराज यथा प्र-त्रप्त मातने । सचेद्रपविशति हाभ्यामप्यप्रवेष्ट्यं । सचेत्रोपविशति उभाभ्यामपि नोपवेष्ट-ट्यं । सचैच्चलेन्द्रियो भवति उत्कर्पियतैट्यं । तस्य ते मक्त्राज्ञ लाभाः सुलन्धा पस्य ते 10 भूप्रदेशे शोलवत्तो भूणवत्तो बङ्गम्रताः म्रमणबाङ्गणाः प्रतिवसत्ति । मनुपद्गतामीर्भटादि-भिः ॥ सचेत् स्थिरो भवति विनीतः प्रणात्तीन्द्रयो भव्यञ्च भवति धर्मदेशनायाः ततोऽस्य विचित्रा धर्मदेशना उपसंक्र्तव्या । सचेहिचित्रां न प्रियायते । संवेगानुक्रला धर्मदेशना उपसक्तंब्या ' संवेत्संबेग[ानुंबूलां] न प्रियापते उदारोदाराणि तथागतमाहात्म्यानि उ-परेष्टव्यानि । त्रान्सवातत्रियनैगनज्ञानपद्गनामप्युपसंक्रामतां यद्यानुद्रपाः क्रिया उपसं- 15 क्रिंच्या । स एवं वक्रमुतः सन्प्रतिवस्रो भवति धार्मम्रविषानानां चित्तमाराधिपत् । ते च सवास्तस्यातिको प्रीतिं च प्रसारं च प्रामीग्वं च प्रतिलगत्त इति ॥

<sup>1)</sup> tribhir divasasya MS.; but Tib. 경 (read 경취)'대학기정류' 5' (122 a 6).

<sup>2)</sup> Tib. 직접즉'되고'됩'현' 'should exhort' (?).

<sup>3)</sup> Supplied from the Tib. which has \(\sum\_{\subset} \alpha \backslash \backs

<sup>4)</sup> A new form; cf. Ch. s. v. dhamma-savanam.

उग्रदत्तपरिपृच्छायामप्याक् । पुनर्परं गृक्षपते प्रत्रजितेन वोधिसवेनार्एये प्रतिवस-ता एवमुपपरीज्ञितव्यं। किमर्श्वमङ्गर्गये प्रतिवसामि । न केवलमर्गयवासेन श्रमणो म-वति । वक्वो अध्यत्रादाता म्रविनीता म्रयुक्ता मनभियुक्ताः प्रतिवसत्ति । तत्वया । मृ-ग[92b]वानर्पत्तिसंघचौर्चएडालाः प्रतिवसत्ति । न च ते श्रमणगुणसमन्वागता भवति । 🛭 ऋषि तु खलु पुनर्हे यस्यार्थायार् एये प्रतिवसामि स मया ०र्थः परिपूर्वितव्यो यडत श्रा-मएयार्थः ॥ पे ॥ पुनर्पर् गृक्पते प्रत्रक्षितेन वोधिसवेनार्एये विक्रता रवनुपपरीतित-व्यं । किमर्थनकुमर्एयमागतः । तेनैवं मीमांसियतव्यं । भयभीतोऽस्म्यकुमर्एयमागतः। कृतो भवभीतः । संगणिकाभवभीतः । संसर्गभवभीतो रागद्वेषमोक्भवभीतो माननद्व्रसपरि-दाक्भयभीतो लोभेर्ध्यामात्सर्यभयभीतः द्रपशब्दगन्धर् सस्पर्छव्यभयभीतः । सो ब्हंकार्-10 ममकार्भवभीतः । ब्रीडत्यविचिकित्साभवभीतः । स्कन्धमार्भवभीतः । क्लेशनार्भवभी-तो । मृत्युमार्भपभीतो । देवपुत्रमार्भपभीतः । म्रनित्ये नित्य इति विपर्यासभपभीतो अना-त्मन्यात्मेति विपर्यासभयभीतो अनुचौ मुचितिति विपर्यासभयभीतो । इष्छे सुखिमिति विपर्यासभयभीतः । चित्तमनोविज्ञानभयभोतो । निवर्णावर्णापर्युत्थानभयभीतः । सत्कापदः ष्टिभयभीतः पापित्रभयभीतो । लाभसत्कार्भयभीतो अकालम्लभयभीतो अदृष्टे दृष्टमिति 15 भवभीतो **अश्रुते** श्रुतमिति भवभीतो अमते मतमिति भवभीतो अविज्ञाते विज्ञातमिति भव-भीतो ४ स्रमणे स्रमणनद्भपभोतो ४ न्योन्यविद्वेषणभपभीतः कानघातुद्वपधासद्रप्य-्यातुभयभोतः सर्वभवगत्युपपत्तिभयभोतो निर्यतिर्पग्योनिपितृविपपभपभोतः संबी-पेण सर्वेभ्यो उनुशलोभ्यो ननसिनारेभ्यो भयभीत एभ्यो ख्रांक्नेवंद्रपेभ्यो भयभैर्वेभ्यो भीतोग्र्एयावासमुपगतः॥ पे॥ पुनर्पर् गृरूपते प्रत्रज्ञितन वोधिसवेनार्पयवासस्यितेन 20 भीतेन वा त्रस्तेन वा र्वं शिवितव्यं। यानि कानिचिद्रयान्युत्पखत्ते सर्वाणि तान्यात्म-याकृत उत्पचत्ते ॥ ये ॥ सचेत्पुनर्कृमर्एये प्रतिवसन्नात्मयाक् परित्यज्ञेयं नात्माभिनि-वेशं नात्मपरियक्तं नात्मिन्दानं नात्मतृष्णां नात्मसंज्ञां नात्मवादीपादानं नात्म[१९८०] इ-

<sup>1)</sup> See M. Vyutp. § 155 and Ch. s. v. dhātu.

ष्टिं नात्माधिष्ठानं नात्मपरिकालपनां नात्मर्त्तां परित्यतीयं । निर्धिको मेधरणयवासः स्याद् । म्रपि त् खल् पुनर्गृक्वते नास्त्यात्नसंज्ञिनो ४ राप्यवासी । नास्ति परसंज्ञिनः ॥ पे ॥ म्रर-एयवासी नान गृरुपते उच्यते सर्वधर्मेघसंभववासः सर्वधर्मेघसंगवासः ॥ पे ॥ तयाया गृरू-पते ४ रुपये तुपागुल्मीपधिवनस्पतपः प्रतिवसत्तो न विभ्यति नोत्तस्यति न संत्रस्यति न संत्रासमापचारी । एवमेव गृक्षते प्रत्रजितेन वोधिसत्रेनार्गये विक्रता तृणगुलमीयधि- 5 वनस्पतिकाष्ट्रवाद्यवद्दारमप्रतिभासवतसंज्ञा कार्ये उत्पाद्धितव्या । मायासमता चित्तस्यो-त्पाद्यितव्या । बोध्त्र विशेति । कोधिसानुस्रस्यति । तेन भवभीतेन वा त्रस्तेन वा एवं योनिशः नाप उपप्रीतितव्यः। नास्त्यत्र कापे ग्रात्मा वा सत्तो वा जीवो वा पो पो वा पु-इलो वा गनतो वा गानवो वा । अभूनपरिवालय एप यद्वत भयं नाग । स गवा उभूतपरि-वात्पो न परिवाल्पियतच्यः। तेन वयार्ग्ये तपागुल्गीपिधवनस्पत्यः प्रतिवसित्त ग्रममा 10 यपरियक्तः ' एवमेवाननेनापरियक्तेणार् एयमेव सर्वधर्मा इति ज्ञावा उपसम्पत्व विक्र्त-व्यं । तत्वास्य देतोः । रणकेरी ४रएयवातो अनमो अपरियक्ः ॥ ये ॥ पुनरपरं गृहपते प्र-व्रजितेन वोधिसबेन बुढानुजातोऽर्ए। व्यास इति जाताऽर्ए ये वस्तव्यं । यत्र कि शुक्तध-र्मपरिपृरिर्गवति । उपस्तव्धकुशलमूलः पशाद्धाननगर्निगनराष्ट्रराजधानीधवेतीर्प धर्म देशियण्यामि ॥ पे ॥ सचेत्पुनर्ग्रुपते प्रत्रजितो बोधिसत् उद्देशस्त्राध्यायार्थं गणनवतर्- 15 ति । तेन तत्र सगीरवेण भवितव्यं सप्रतीसेनाचार्योपाध्यापेषु स्वविरमध्यनवकेषु भित्रुषु प्रदत्तिणभवितंव्यमनस्तिन स्वयंकारिणा उपरोपतापिना न च तेनोपस्थानगुरुकेण भ-वितव्यं ' एवं चानेनोपपर्गित्तितव्यं । तथागनोऽप्यर्क्नसम्यक्संबुद्धः सर्वेवस्य लोकस्य स-

<sup>1)</sup> Probably there is another lacuna here, not however greatly affecting the sense. (Tib. 124 a 1-6)

<sup>2)</sup> A prakritic form not hitherto found in literature; see however M. Vyutp § 207 — a section founded in part on this passage or on another closely resembling it.

<sup>3)</sup> Apparently a stock-phrase in Buddhist books: see Saddh.-p. cited by B. & R. s. v. nigama; also Lal.-v. 571. 19.

<sup>4)</sup> pra added in margin (cf. pradakshiniya Vajracch. 34.11); but the addition is not required, cf. dakshiniya infra

मार्कस्य सब्रह्मकस्य सम्मणब्राह्मणिकावाः प्रज्ञावाः पूजितो द्विणायः सर्वसद्यानां । सोऽपि तावन कस्यचित्सकाशाद्यपस्थानं स्वीकरोति । किं [98b] पुनर्समाभिर्शिवितैः शिनितुकामैः। म्रापि तु वयमेव सर्वसत्यानामुपस्थायका भविष्यामः। वयमेव परेषामुपस्थानपरिचर्या करिष्यामो न च पुनः कस्यचित्सकाशाद्यपस्थानपरिचर्या स्वीकरिष्यामः। त-त्वस्य हेतोः। उपस्थानगुरुकस्य हि गृह्यते भिन्नोर्गुणधर्मानुप्रहो नश्यति। पेषां च संग्रहं करोति तेषामेवं भवति। उपस्थानहेतो रेषो अस्माकं संग्रहं करोति॥

पुनर्त्रवीक् । सचेत्पुनर्गृक्षते चार्पयको बोधिमत्नो धर्मम्रवणार्थिक म्राचार्यी-पाध्यायदर्शनार्थिको वा ग्लानपरिष्टक्को वा प्रामात्तिकं शपनासनमागच्छेतेन सापमागम-नाप प्रक्रमणाय च चित्तमुत्पाद्यितव्यं । सचेत्पुनरस्य पर्प्रतिबद्ध उद्देशः स्वाध्यापो वा 10 तेन विक्रि प्रतिवसता ४र्णयप्रवणचित्तेन भवितव्यं । एषं एवं तस्यार्णयवासो यत्सर्व-वस्तुष्ठर्णयसंज्ञा धर्मपर्वेद्धा चात्स्रतेति ॥

श्रायर्त्तराशिस्त्रे उप्युक्ते। यदि पुनर्स्य तत्रार्णयायतने विक्रतो उप्राप्तपत्तप्थानन्तस्य व्याडम्गा श्राम्केषुः ' तेन तत्र न भयं न त्रास उत्पाद्वितव्यः ' एवं च चित्तमुत्याद्वितव्यं। पूर्वमेवाक्नुत्सृष्टकायजीवितो उर्णयवासमुपगतो ' न मयात्र भेतव्यं। नोक्षितव्यं। ग्रिप तु मैत्रोमुत्पाद्विवाद्या द्रोषं विवर्जविष्यामि भवमवनविष्यामि। वर्षेवमिष कृत्वा ते व्याडम्गा मां जीविताद्यपरोट्य भुज्ञीर्म् ' तेन मेवैवं चित्तमुत्पाद्वितव्यं।
लाभा मे मुखव्या पस्य मे उसारात्कायात्सार्माद्वं भविष्यति। न पुनिर्मे व्याडमृगाः शक्या मयामिषेण तोषित्रं मम मांसं भन्नियत्वा मुखर्मणं विक्रिष्यत्ति॥ पे॥ यदि पुनस्तत्रार्णयायतने विक्रतो उमनुष्या उपसंक्रामिष्यति मुवर्णा वा द्वर्णा वा ' तेन न त-

<sup>1) °</sup>cicchakāçād MS.

<sup>2)</sup> notraº MS; cf. Pali forms, J.P.T.S. 1887, p. 116.

<sup>3)</sup> Last syllable obliterated; for the form see 113.13, 130.18 above, and compare Whitney § 990 ad fin.

<sup>4)</sup> Cf. Senart, Mhv. I. 628 and Lal.-v. 357.12.

प्रशं परिष्ट्छ्यः 'तत्र तेनार्पयकेन भितुषा यद्यावति यद्यावतं यद्याधर्माधिगमाय तासां देवतानां [११०] धर्मो देणियत्यः। यदि पुनस्तावद्गम्भीरान् प्रशान् परिष्ट्छ्युर्वान् स द्यार्पयको भितुर्न जन्नुयाहिसर्जयितुं 'तेन निर्मानेन भूता वाग्भापित्या र्राणितितो न परिभवित्यः। युंज्ञिष्यानि घटिष्ये बुढणासने 'भविष्यति स कालः स समयो यदा रिधगतान्धर्मान् श्रुता सर्वज्ञवा विसर्जयिष्यामि । श्रीप तु प्रतिभातु ते । वयं धार्मश्रवणिका क इति ॥ पे ॥ तेन तत्रार्पयावतने प्रतिवसता तृष्णगुल्मीपधिवनस्पतीनां निमित्तं यन्ति तथ्ये 'कवमेते भवति । यवैषां भावनानस्वामिकानानमनानामपरियन्त्वाणामेवं निर्मेश्वेष्टानां निर्माणाम् भवत्युत्पादी भद्धश्च । न चैषां किश्चिद्वत्पाद्यिता ' न निर्मेधपिता । एवमेनवर्षायात्रास्त्वाण्यत्वाप्रतिभात्ते। वस्त्रामिको रम्मो रपरियन्ते निश्चेष्टो निर्च्यान्यां चत्रत्वापर्याचे नेत्रव्यते । केतुप्रत्यववेक्तत्वाविद्यते । न पुनर्त्र कश्चिद्धर्मः 10 परिमार्यत उत्पयते वा निराध्यते वेति ॥

पुनश्चोतं । तेन तत्रार्णयायतने विक्र्ता एवं चित्तमुत्पार्णितव्यं । यखप्यक्मरण्यमागत एको अद्वितीयो । न ने कश्चित्मकृष्यो यो मां मुकृतं इप्कृतं वा चोर्येत् । ग्रांप तु
खलु पुनः सत्तीने देवनागयता वृद्धाञ्च भगवत्तो ये नन चित्तागयं ज्ञानित । ते मग साित्तणाः । सो अकृषिकृष्णयायतने प्रतिवसव्यकुणलाचित्तस्य वर्णं गच्कृषि । यदि पुनर्कृष्मियदू- 15
र्मागत एको अद्वितीयो असंस्तव्धो अम्मो अपरियक्ः क्षामिवतर्क्त वा वितर्क्षयेयं । व्यापाद् विक्निसावितर्के वा वितर्क्षयेयनन्यं वा अकुणलिवतर्की वितर्क्षयेयं । निर्विणयो भवेयं
संसर्गसंगणिकाभिरतेः सतैः । ते च मे देवनागयता विसंवादिताः वुद्धाञ्च भगवत्तो अनिभराद्धां भविष्यत्तीति ॥ ॥

इति जितातमुच्चेये अर्गवसंवर्णनो नामैकार्शः परिच्छेरः॥

20

<sup>1)</sup> Cf. Dh.-pada 281.5 Both form and usage savour rather of Pali than of Sanskrit origin.

<sup>2)</sup> This word is added in the margin with the previous three epithets; compare Bodhicary.-tikā p. 310 ad fin.

<sup>3)</sup> In the maigin apparently referring to this place the following words occur: buddhāç ca bhagavanto 'nāttamanasah syuh | tat tathāham karishyāmi yathā me devatā nāvadhāyishyanti. According to the Tib., this scutence or one like it should form the last words of the chapter.

<sup>4)</sup> The negative syllable has been wrongly deleted in the MS. 리'라이팅 '' Tib.

### XII.

# चित्तपित्वर्म द्वादशः परिच्हेदः ॥

-तर्वमरू एवं वसन् समाधानाय युज्यते ॥

उक्तं कि भगवत्यां । स तेषामेव सद्धानामधीय ध्यानपारिमतायां चर्व्वविद्विप्तचित्तो भवति । तत्कस्य केतोः । [946] तथा क्रास्यैवं भवति । सौकिक्ती ध्यानोपपत्तिरपि ताविद्व-विप्तिचित्तस्य द्वर्सभा । कः पुनर्वादो अनुत्तरा सम्यक्तंबोधिः । तस्मान्मया अविद्विप्तचित्तेन भवितव्यम् । याववानुत्तरां सम्यक्तंबोधिमभितंबुद्वेयमिति ॥

पुन्तस्यामुक्तं । पुन्तपरं सुभूते बोधिसत्नो महासतः प्रथमचित्तोत्पार्मुपाराय ध्यानपार्तामतायां चरन् सर्वाकार् जताप्रतिसंयुक्तिर्मनिसकारिध्यानं समापद्यते । स चतुषा ह्याणि

10 दृष्ट्वा न निमित्त्रयान्तो भवति नानुव्यञ्जनग्रान्तो । यतो ऽधिकर्णामस्य चतुरिन्द्रियेणासंवरसंवृतस्य विक्रतो ऽभिध्यादौर्मनस्य अन्ये वा पापका अनुशक्ता धर्माधितमनुप्राप्नुषुः । तेषां संवर्गय प्रतिपद्यते । रत्तित चतुरिन्द्रियम् । एवं श्रोत्रेण शब्दान् श्रुद्धाः प्राणिन गन्धान् श्राताः । जिन्द्वया स्तानास्वाध्यः । कायेन स्प्रष्टव्यानि स्पृष्ट्याः मनसाधर्मान्विज्ञायं न
निमित्त्रयान्ती भवति । नानुव्यञ्जनग्रान्ती । यतो अधिकर्णामस्य मन इन्द्रियेणासंवर्सवृतस्य

15 पापकाधित्तमनुप्राप्नुयुः । तेषां संवर्गय प्रतिपद्यते । रत्तित मन इन्द्रियं । स गव्कृतिष तिश्रुद्धाति । स भवत्यक्तिलोत्तः । अपार्कोक्तो अमुखलोत्तो अप्रतीर्णवाक् । श्रवितिसिन्द्रयो अनुद्धतो अनुवतो अचयत्तो अनलसो अस्थात्तकायो अस्थात्तित्तः । श्रवितिसिन्द्रयो अनुद्धतो अनुवतो अचयत्तो अनलसो अस्थात्तकायो अस्थात्तित्तः । श्रवितिसिन्द्रयो अनुद्धतो अनुवतो अचयत्तो अनलसो अस्थात्तकायो अस्थात्तित्तः । स्त्रमुरः सुपोषः । सूपास्यः

20 काल्याणाचारगोचरः । संगणिकया अपि चिवेकगोचरः । लाभे अलाभे च समो निर्विकारः।

<sup>1)</sup> Tib. 최연국자자 (126. b. 5)

б

10

15

यनुव्वतोऽनवनतः। एवं सुद्धे दुष्द्धे 'स्तुती निन्दायां 'यशस्ययणित 'जीविते गर्गो च समी निर्विकारी उनुव्वतो उनवनतः। एवं शक्ती मित्रे च 'मनापवर्तिनि म्यो ' य्यविद्यना-वेषु 'शब्देषु संजीर्षीष्ठसंजीर्भोषु ' प्रियाप्रियेषु च ह्रयेषु समी निर्विकारः ' यनुव्वतोऽनव-नतः ' यनुरोधविरोधापगतः। तत्वास्य केतोः। तथा (१५०) कि स स्वलत्तपाष्ट्रन्यानसंभूता-ननिष्यवाननिभिनिर्वृत्तान् सर्वधर्मान्यश्यतीति विस्तरः॥

तत्र लीने गनिस मुद्ति। भावनयोत्तेत्रनं कुर्यात् । उद्देते व्रनित्यतामनिसकारिः प्रशमः॥

उभयप्रतियनार्धे चार्यराष्ट्रयालोक्तां माथां स्मरेत् । बक्ज कलपकोटीभि बदाचि बुढी उत्पचते लोकक्तिो मक्पि । सन्धोऽधना स प्रवरः सणोऽख त्यत्रति प्रमादं पदि मोक्तकाम । इति ॥

तथा । मयोपमं वितवगेतत्स्वप्रोपमं च संस्कृतमवेत्य न चिरादविष्यति वियोगः सर् विप्रियेः । न नित्यमिक् वाधित् । उगुज्य पद्या घटत नित्यं पार्मितासु भूमिषु वलेषु । मा जातु संसय वीर्यं पावव बुध्यया प्रवर्गवोधिन् । इति ॥

यार्पलासित्वित्तिरेष्ट्युक्तं।

ब्रुलितं त्रिभुवं बर्व्याधिद्विविन्रणाधिप्रदीप्तननाविमदन् । भविनिःशर्णो सद् मूढ् बमद्रमित थनरो यया कुम्भगतः॥

1) The second and contrary word (amana-āpa°?) has been lost. Tib ฟัรุ่รี วัรุ่นารุรุ่นารุรุ่นารุรุ่นารุรุ่ (127. a. 2.)

<sup>2)</sup> Tib. 新了口工型工气 Cf. p. 120, n. s.

<sup>3)</sup> The subjoured extract has been collated with the MS Hodgson & 7 (H) of the R. As. Soc. (London), f. 130. a, with which Camb. Add. 2195 (C.) f. 85. b practically agrees; and with the printed edition of Rajendralala Mitra (R.) p. 204 s. Obvious corruptions are not recorded, especially where Raj. Mitra has printed in defiance of the metre — here the simple anapaestic Totaka.

<sup>4)</sup> Our MS. (A.) quite unmetrically: gralitam tribhuvanam . . dushkhair.

<sup>5)</sup> na ca nihso R, but bhava is supported by the Tib. Lal.-v. (Foucaux, i 155, ii. 169).

म्रध्वं त्रिभुवं शर्दभनिभं नटरङ्गसमा बगि बन्भच्युतिः। गिरिनम्बसमं लघुशीष्रज्ञं त्रजतापु जमे प्य विम्यु नमे ॥ भुवि देवपुरे त्रिश्रपायपथे भवतृष्णश्रविखवशां जनता । परिवर्त्तिषु पञ्चगतिष्वबुधा यय क्ष्भकारस्य कि चन्न अभी॥ प्रियद्यपर्वरैः सर् स्त्रिग्धरुतैः शुभगन्धरुतैर्वरस्पर्शसर्वैः। 5 परिषिक्तमिदं कलिपाश बगत् मृगलुब्धकपाशि पथैव कपि॥ सभयाः सर्षााः सर् वेर्कराः बद्धशोकउपहव कामगृषाः। म्रसिधारसंगा विषयस्रिनिभाः बिक्तार्पबनिर्धय मीढ्यदः॥ स्मृतिमोषकरास्तमसीकरणा भवकेतुकरा डाखमूल सद्।। भवतृष्णलताय विवृद्धिकराः सभयाः सर्गा सर् कामगुणाः॥ 10 यय म्रामिखंदाः व्वलिताः सभपाः तथ काम इमे विदितार्पजनैः। मक्पङ्कसमा म्रशिजूलसमां मधुदिग्ध इव तुर्धारसमा ॥ यय सर्पशिरो यथ मीढघटः तथ काम उमे विदिता विडापान्। त्व शूलसमा दिजपेशिसमा यद्य श्वानकरं किशवैर तथों द्कचन्द्रनिभा इमि कामगुषाः प्रतिबिम्ब इवा गिरिघोष यवा। 15 प्रतिभाससमा नटर्ङ्गनिभा तथ स्वप्नसमा विद्तिपार्यजनैः॥

<sup>1)</sup> Cf. 54, note 4.

<sup>2)</sup> yathaira hi baddha kapi H, with an extra anapaest; kapmi A. R.'s reading is neither metre nor sense.

<sup>3)</sup> Our text (A.) alone agrees with the Tib.; all the Skt. texts of the Lal.-v. (cf. Foucaux ii. 170, n. 1.) being corrupt here.

<sup>4)</sup> caranāh (!) R.; above he reads the same form maranā.

<sup>5) &#</sup>x27;Höllenofen', Böhtl. WKF. (quoting Kāraṇḍa-vy.); but Tib. 5 'F' fire-pits' (Jāschke; cf. Foucaux), as if from Vkhan. Compare Prākṛt khadḍā, khaya from the same root. The agrkha(m)dha of Açoka's fourth edict is probably distinct.

<sup>6)</sup> tathā | daka A; udakaco R. udaco H.

<sup>7)</sup> So H and A a sec. m., originally ovikshya.

Б

10

15

त्तिवात्र[१५४]सिका इगि कामगणुः तथ मायमशिचिसमा यस्तिकी-द्वानुहुद्पेनसगा वितवाः परिकाल्पसमुतिवत वृद्ध वृधैः॥ प्रवने वपसे वरहपधाः प्रिय इष्टमतो इय वालचरो । बर्व्याधिड्येर्क्ततेबवप् विबक्ति गुगा इव प्रव्यनदीम् ॥ धनधान्यवरी वङ्गद्रव्यवलो प्रिय रुप्ततो रुप वालचरी । परिकोणधनं पन कुच्छुगतं विजकृति नर्। इव मृन्यट्वीन् ॥ यय पृष्पद्रमी सफली व हुमी नहरानरतः तथ प्रीतिकारः। धनकीनु बरादित् याचनकी भवते तर् चप्रियम्बसमः॥ प्रभृहव्यवलो बर्ह्यपधरः प्रियसङ्गनेन्द्रियप्रीतिकरः। बराज्याधि इत्यादित् नोषधनो भवते तद् म्राप्रियमृत्युतनः॥ त्राया त्रारितः सनतोतत्रयो द्रम चिक्वकृतो व यथा भन्नति । बरबोर्ण यमार यया सायो बरनिः वर्षे लघ् ब्रन्टि ग्ने ॥ जर जोपवते नरनारिमणं यव गालुंजता घन शालवर्नम् । तर वीर्षपराक्रमवेगकरो तर पङ्गिनम्य पद्या पर्रापे।॥ तर द्वप सहपविद्यपनारी तर तेत्रकरी बलस्यामकरी। सर मीष्यक्री परिभावकरी वर मृत्युकरी वर सीवक्री ॥ वक्करोगणतैर्घनव्याधिडुवैः उपस्छ नगन्नीलनेव मुगाः। बर् व्याधिगतं प्रसंगीह्य बगत् इखनिःगर्गं लघु देशयं की ॥

1) altha as in Pali and elsewhere (Mhv. II. 71.2) in gathas.

<sup>2)</sup> Cf. Dhammapada, 162.

<sup>3)</sup> balam, II.

<sup>4)</sup> Our Tib. version has A'UTTTTT showing the same conjuntion (mi for me) noted by Foucaux in his Tibetan text of the Lal.-v. (ii. 171, note 3).

<sup>5)</sup> A. is corrupt here reading vyādhz-sukhā çasamīkshya; odhiçatam H. The text before the Tib. translator apparently read ojitam.

5

10

जिजिरेव्हि यद्या किमधातु गर्क तृणग्रहमवनीपिध बीजक्री। तय ग्रोजरुरो भेप ट्याघि जोग परिकोपति इन्द्रिपद्रपननम् ॥ धनधान्यगङ्गर्यत्तवात्तवारः परिभाववारः सद व्याधि त्रगे । प्रतिचातवारः प्रिपद्वेषवारः परिदाक्वारी यय सूर्य नेरी॥ मर्गां च्यवनं च्युति कालक्रिया प्रियद्रव्यतनेन वियोग् सदा। ग्रप्नागननं च ग्रमंगननं हुमपस्रपाला निर्म्मोत् प्रवा ॥ मर्गा विज्ञानविद्योक्राते मर्गा करते निह दाह पद्या । ग्रमक्।यनरो त्रवतेरहितिषेः स्वयावर्गपालानुगतो विवशः॥ गर्षां यसते वङ प्राणिशतान् नकरो व जलाकीर भूतगणान्। गरुडो उर्गं ग्गरात गत ज्वलनो व तृणीविधभूतगणम् । इति ॥

राजाववाद्यसूत्रेश्ट्यान् । तत्ववा महाराज चनस्यो दिग्म्यश्रवारः पर्वता माग-च्हेर्न्रहाः । [१६०] सार्वस्रो ४ खाउा यव्हिहा ग्रमुपिराः सुसंवृता एवाघना नभ[ः] स्पृशतः प्विवं चो छिछलः सर्वत्गावाष्ठभाषायर्गपलाशादि सर्वसत्वप्राणिभूतानि निर्मवतः स्तेभ्यो न सुवार् ज्ञचेन वा पलापितुं बलेन वा द्रव्यनन्त्रीपधिभर्वा निवर्तपितुम् एवमेव 16 मकाराज चत्नारीमानि मकाभपान्यागच्छत्ति येपां न सुकार् जवेन वा पलायितुं वलेन

<sup>1)</sup> ayu for ayam. Tib.  $G_{\gamma}^{2}$ ; bahu . . jarā R., ahu . . jaro H.

<sup>2)</sup> So also Tib. paritāpa R C.

<sup>3)</sup> jarā R.

<sup>4) °</sup>tamav' A. C. °ta na v° R.

<sup>5)</sup> otiyah MSS. and text. Cf. Mhv. II. 134.7 where several MSS. give the unmetrical Sanskrit form.

<sup>6) °</sup>āhari H. R.

<sup>7)</sup> A dialogue (cf. 9. 12) between Buddha and Prasenajit, king of Koçala; Nanjio 988, KF. 263. Cf. M. Vyutp. 65. 105; Minaev quotes part of this extract (Recherches, p. 88) in illustration of the phrase anagatabhayani of the Bhabra edict of Açoka. A portion of the present extract is also cited in the Bodhicary.-tikū pp. 385 sqq. (ed. Poussin), cited below as 'B'.

ह्रव्यमस्त्रीपधैर्वा निवर्तनं कर्तुम् । कतमानि चत्नारि । जेरी व्याधिर्मरणं विपत्तिश्च ॥ जरा नहारात जागच्कृति योवनं प्रनवनाना । व्याधिर्मकारात्रं म्रागच्कृत्यारीग्यं प्रमवनानः । नर्गानागच्छ्ति जीवितं प्रमथमानं । विपत्तिर्म्हाराजागच्छ्ति सर्वाः संपत्तीः प्रमथमाना । तत्कस्य हेतोः । तत्वया मक्राराज सिंको मृगराजी द्रपसंपन्नो जवसंपन्नः सुजातनखद्देष्ट्राक-रालो मृगगणमनुप्रविश्व मृगं गृकीवा यत्राकामकरणीयं करोति। स च मृगो ऽतिवलं छ च्याउन्खनासाय विवजी भवति । र्वमेच नक्रिशत विद्यस्य मृत्युगत्येनापगतमद्स्यापरा-वणास्य मर्मम् व्यिमानेषु नुच्यनानेषु मन्यिषु नांमणीणिते परिष्णुष्यनाणो परितसत्बितवि-न्तलबद्नम्य बार्चर्णावितेपाभिगुक्तस्याकर्मत्यस्यासनर्थस्य लालासिङ्गाणकपूपम्त्रपुरी-पोपलिप्तस्य ईपन्नी वितावशेपस्य कर्गभवात्पुनर्भवनालम्बानस्य यनपुरूपभयभीतस्य का-लर्गित्रवशगतस्य चर्माश्रासप्रश्रासेषूपराध्यमानेषु एकाकिनो ४ द्वितीयस्यासङ्गयस्येनं 10 लोकं बक्तः परलोकमाकामतो मक्षपयं त्रवतो मक्षकातारं प्रविशतो मक्रामक्तं सम-वमाक्नानस्य मक्तन्धकारं प्रतिपवानानस्य मक्तार्णवेनोर्छ्यभानस्य कर्नवायुनाक्तियनाणा-स्यानिनित्तीकृतां रि्णं गच्छ्नो नान्यस्नाणं नान्यच्छ्रणं नान्यत्परावणानृते धर्मात् । धर्मी व्हि मक्।राज्ञ तस्मिन्ममये त्राणं लयनं जरणं परायणं भवति । तत्ववा जीतार्त्तस्वाचित्र-तापः । म्रश्चिमपगतस्यानिर्वापणां । उद्णार्त्तस्य जैत्यं । म्रधानं प्रतिपन्नस्य जी[966]तले 15 क्रायोपवनं । पिपासितस्य गीतलजलं । वुभुत्तितस्य वी प्रगतिमर्वं । व्याधितस्य वैद्योष-धिपरिचार्काः । भयभीतस्य वलवतः मङ्ग्याः । साधवः प्रतिशर्णा भवति । एवमैव म-क्तराज विद्वस्य मृत्युशल्येनापगतमद्स्यात्राणास्याशरुणास्यापरापणास्य नान्यस्त्राणं नान्यः त्परापणमन्यत्र धर्मात् । तस्मात्तर्कि ते मक्।राजानित्यतानुद्विर्णना भवितव्यं नवव्ययानु-दर्शिना भवितव्यं गरूगाभयभीतेन । धर्मे पीत्र ते मक्त्राहा राज्यं कार्यितव्यं नाधर्मेण । 20

<sup>1)</sup> Cf Auguttaran. II. 121 (§ 119).

<sup>2)</sup> oohyao B.

<sup>3)</sup> Cf. supra 70. 15. ona niyao B.

<sup>4)</sup> cā MS.

तत्कस्यहेतोः। यस्यापि ते मङ्ग्राज्ञात्नभावस्यैयं मुचिर्मपि परिर्ज्ञितस्य सुचिर्मपि मुचिना प्रणीतेन खार्नीयभोजनीयास्वार्नीयेन संतर्धितस्य संप्रवारितस्य वृत्तियाः सापरिगतस्य कालिक्रया भविष्यति । एवं काशिकीशेयह्रकूलपत्नोणीनीमादिभिर्वस्विव-शेषराच्छारितस्य चर्मशयनावरियतस्य विविधस्त्रेरान्बुं क्तिवर्मातनवसनावृतस्य काल-इ क्रिया भविष्यति । ह्वनिष ते मङ्गरात स्त्रानानुः सेपनवासमूष्युष्यसुर्भिगन्धस्यात्मभाव-स्य न चिरेण दुर्गन्यता भिष्यति । एवं न्यागार्मध्यमतस्यापि ते स्वीगणपरिवृतस्य नानावायगीततूर्वनायिक्तपगीयनानस्य सुननसः ऋतिङतो रननाणस्य परिचार्यतीनर्णभ-यभोतस्यातीय दुप्खरीर्मनस्याभ्यां कालक्रिया भविष्यति । रूत्रमि ते मक्त्रात गृहेपूप-लेपनोपलितेषु सुस्यापितार्गलेषु सुपिहितवातायनेषु बङ्गान्ययूपपुष्यनैलयर्तिप्रव्यालि-् 10 तेष्ठासक्तपट्ट्रानकलापेषु मुक्तकुसुनावकीर्णोषु गन्यघटिकानिर्धूपितेषु म्रन्यस्तपाद्पीहप-टिकास्तर्णागोणिकास्तर्णकाचित्रिक्तप्रावर्णसातरोङ्रपटिकोभयकृतोपवानेषु पर्य-ङ्केषु श्रिवचा । पुनच प्र्गालकाकगृयन्तकडेवर्गासास्थिकेशरुधिरवशाकुले पर्नवीभ-त्से इनशाने गतचेष्टस्यात्मभावः पृथिव्यामवर्गः शेप्यते । एवमपि ते मक्त्रातं गतस्वान्या-स्वपृष्टर्यानिद्रहत्य पङ्कपटलेघाल्न्यमानेषु इत्रेण घार्यमाणेन वालव्यजनेन वीज्या-15 [972]मानस्यानेकक्त्त्यग्रर्थपर्गितिभिर्नुपातस्याञ्जलिशतसक्ष्मैर्नमस्त्रियमाणस्य । निः र्गमनमनुभूष न चिराविश्रीष्टस्य मृत्रशयनाभिद्रष्टस्य चतुर्भिः पुरुषैरुत्तिप्तस्य द्विणीनं न-गर्द्वारेण निर्णोतिस्य मातापित्थात्भागनीभाषीपुत्रड्डित्वयस्यराप्तीर्गमकर्मकर्पीर्-षेयैः शोकगतॡर्पेरिवितिप्रकेशैरुस्तितभुतैः सोर्स्ताउं पर्नकर्णं का पुत्र का नाव क्। तात क्। स्वामिन्नित्याक्रन्द्मानैः पौर्जानपदैः सपरिभावदृष्यमानस्य श्मशानं नीतस्य 20 पुनः काकगृत्रस्रपृगालाहिभिर्भिततस्य तान्यस्त्रीन्यग्रिना वा द्ग्यानि पृथित्यां वा निष्ठा-

<sup>1)</sup> Cf. Senart, Mhv. I 303.4 and note.

<sup>2)</sup> Name of a kind of down. Gf. LaL-v. cited by B. & R. s. v. kākaciñcika.

<sup>3) =</sup> cadarer. Divy. 39.11.

नितानि चित्तर्वा क्तिज्ञानि वातातपर्वर्षेत्री चूर्णीकृतानि दिग्विदितु प्रक्तिप्तानि तत्रैव पूनभवमापास्यित्त । एवमनित्याः सर्वमस्तारा एवमधुवा इति विस्तरः ॥

तत्र लोजः प्राधान्येन रागदेपमाका वस्येपानेकनरस्य तावतप्रतिपनमारी भाववेत्त-विदानं च वर्तपेत् ॥

तत्रार्यरत्नमेचे ताबदाङ् । स रागस्य प्रतिपत्तं भगते । रागोत्पत्तिप्रत्यवां वर्णय- व ति । कतमरा स रागस्य प्रतिपत्तः । कतमे च ते रागोत्पत्तिप्रत्यवाः । यप्नुभाभावनारागस्य प्रतिपत्तः । अन्यद्यत्त्याणोरागोत्पत्तिप्रत्यवः । कतमा च सा रजुभाभावना । यद्वत सीत्य- सिगन्यापे केणा रोमाणि नद्या दशा रजी गलं त्रक् गांसास्थि स्नावुः जिरा वृक्तीं वृद्धं प्रतिव्यः क्लोगकः । श्रव्याणयत्रगुण यागाणयः पद्माणयः । श्रीद्र्यं प्रमृत्पुरीपमृष्यु स्वेद्ः विदः सिद्धाणकं वसं। ससीत्रा गन्ना गेदः पित्तं नेप्मा पूर्व जोणितं मस्तकं मस्तक्तालुकं 10 प्रस्नावः । रृषु च वस्तुषु चोधिमत्र उपयर्गत्तणातियो भवति । तस्यैत्रनुपपरीत्तमाण- रियेवं भवति । योर्थे तावतस्याद्याले। मूष्टः यभव्यो रवुजालः सोर्थेव तावदेतानि वस्तूनि

<sup>1)...1)</sup> This passage is quoted in the Bodbicary avatara-țika (p. 295) as if from the main work (uktam (Mshāsamuccaye) It is, however, a stock-list; of M Vyutp § 189 and Buddh Triglotte f. 32.

<sup>2)</sup> Compare the list of 32 ākāras in Khuddaka Pātha § 3 (J.R A S 1869, p. 811, 826); pṛlkā MS. (cf. 114 n 1 snpra); Tib. ələələ Bukkā Bodhic -tikā — a reading due apparently to the corruption of Bengali MSS In the corresponding Pali text takkan immediately precedes hadayam

<sup>3)</sup> audarīyakam (?), M. Vyutp.; audārī Trigl. The meaning is doubtless 'hladder' (a Wasserbaucha), of B & R. s v. udara Our Tib version (182 a 3) bowever has িন্দা (= linga)

<sup>4)</sup> salrit MS

<sup>5)</sup> vaçã MS, a form elsewhere found; B2 s. v. vaçã (3).

<sup>6)</sup> So Bodhic -tıka; olshamanajao MS

<sup>7)</sup> Tib 관리적인과 'an incurable fool (?)'. Compare the French usage of 'impossible' of persons.

ज्ञाता रागचितं नोत्पार्पेत्। प्रागेव सप्रज्ञज्ञातीयः। एवं व्हि त्रोधिसत्रो अपुभाभावनाव-क्रलो भवतीति॥

श्रगवत्यामप्युक्तं । पुनर्परं सुभूते वोधिसत्तो मक्सतः प्रज्ञापार् (१७७) नितापां चर्-तिममेवं कापं यद्याभूतं प्रज्ञानाति । तत्वद्यापि नाम सुभूते गोघातको वा गोघातकात्तेवासी ६ वा गां क्ता तीक्षोन शस्त्रेण चत्नारि पालकानि कृता प्रत्यवेत्तते स्थितो उद्यवा निपणः। एवमेव सुभूते वोधिसतः प्रज्ञापार् मितायां चर्तिनमेव कापं धातुशो पद्याभूतं प्रज्ञानाति । स्रत्यिस्मन्कापे पृथिवीधातुर् व्यातुर् पि तेजोधातुर पि वायुधातुर्पीति । पे ॥

पुनर्प्याक् । तैयायापि नाम सुभूते कर्षकस्य मूतो हैं। पूर्णा नानाधान्यानां शालीनां व्रीकृतिणां तिलानां तएइलानां मुद्रानां नापाणां पवानां गोधूमानां नप्रूराणां सर्पणणां । तानेतान् चतुष्मान्पुरुषः प्रत्यवेत्तमाणः । एवंशातीषाद्यं शालिर्यं व्रोक्रिमी तिला म्र-मी तएइला मनी मुद्रा मनी नापा पवा मनी गोधूमा मनी नप्रूरा भनी सर्पण इति ॥ एवमेव वोधिसस्यो नक्ताससः प्रज्ञापार्मितायां चर्जिनमेव कायम् क्वे पाइतलाद्यः केशमस्तकन्त्रस्त्राम् पूर्ण नानाप्रकार्ष्याप्रवेर्षयाभूतं प्रत्यवेत्तते। सत्यिन्मन् कार्यक्रिशा रोगाणि नला पावन्मस्तकं मस्तकलुङ्गमालगूवं कर्णागूवमिति ॥ ये ॥ पुनर्पाः सु-भूते वोधिसस्यः भनशानगतः प्रम्यति नानाद्रपाणि मृतशरीराणि भनशाने अपविद्यानि शव-शयने उद्यितानि एकारुमृतानि वा स्वकृत्तानि वा चतुर्क्मृतानि वा प्रकृत्तानि वा चतुर्क्मृतानि वा चतुर्क्मृतानि वा प्रकृत्तानि वा चतुर्क्मृतानि वा प्रकृत्तानि वा प्रकृत्तानि वा प्रकृत्तानि वा प्रकृत्तानि वा प्रकृत्तानि वा चतुर्क्मृतानि वा प्रकृत्तानि वा प्रकृति वा प्रकृत्ति वा प्रकृति वा प्

<sup>1)</sup> See my note in J.R.A.S. 1898, p. 870, where it is shown that the present extract is closely related to a passage of the (Mahā-) Satipaṭṭhāna-sutta contained in two nikāyas. See Majjh.-n. I. p. 57 = Dīgha-n., sutta 22 (ed. Colombo, 1883, with Sinh. sanna. and translated in Warren's Buddhism, p. 360).

<sup>2)</sup> Cf. Mahāsatip. s. p. 25 med. (= Warren 359 fin).

<sup>3)</sup> Tib.  $\stackrel{\sim}{=}$  'store-room'. Warren (l. c.) translates the corresponding Pali mūtolī 'vessel'. The meaning is probably a (two-monthed) bag (malla) as the Sinhalese sanna on the passage explains it. Possibly the Vedic mūta 'basket' is cognate. The word occurs again at 104. b where the Tib. rendering is the same.

<sup>4)</sup> See Mahāsatip. sutta, p. 30.5 (= Warren Buddhism, 360).

श्वारुम्तानि वा व्याध्मातिक्षीनि विनोलकानि विपूपकानि विपराकानि भे स्मिनेव कार्य तत्रोपसंस्र्ति । स्रवमि काय एवंधमी एवंस्वभावः । एता धर्मतामव्यतिवृत्त इति ॥ एवं क्ति सुभूते वोधिसत्तो मक्तासत्तः प्रद्यापार्गितायां चर्न् विर्धा कार्य कायानुदर्शी विरुर् ति ॥ पे ॥ पुनर्परं पदा मृतगरीराणि शम्याने उत्मृष्टानि पश्यति । पद्रात्रमृतानि का-वैर्वा खाय्यमानानि कुरेरेवा गृधेर्वा सभिर्वा शृगालिवा तत्तोष्न्यैर्वा नानाविधेः प्राणकज्ञतिः । खाय्यमानानि (१९६०) स इमेव कार्य तत्रोपसंक्र्रति । स्रयमिष काप एवंधमी एवंस्वभावः । एतां धर्मतां न व्यतिवृत्त इति ॥ पुनर्परं पदा मृतगरिराणि पश्यति श्म्याने उत्मृष्टानि विखादितान्यश्वानि द्वर्गन्धानि । स स्मिन कार्य तत्रोपसंक्र्रतिति पूर्ववत् ॥ पे ॥ पुनर्-परं पदा पश्यति मृतगरिराणि ज्ञिवपधिकायामित्वसंक्षिक्षां मासग्नोणितम्रतितां स्नापु-विनिवद्यां । स तत्रेनमेव कार्यानिति पूर्ववत् ॥ पुनर्परं पदा मृतगरिराणि पश्यति ज्ञिव- 10 पिवकापामस्थिनकलोगृतानि प्रयगतमांसग्नोणितस्नापुवन्धनानि । स इममेव कार्याम-ति पूर्ववत् ॥ पुनर्परं पदा पश्यति जिवपधिकापामस्थीनि दिगिवदित् तिप्तानि । पद्व-तान्येन पादास्थोनि । सन्येन तद्वास्थीनि । सन्येन चीर्वस्थीनि । सन्येन स्रोणिकरीक्षं ।

<sup>2)</sup> The Pali is sīvathīkā, occurring at Pāraj. I. 10.18, a passage which otherwise illustrates the present. See also J.R.AS sup cit., p. 873, n. 3.

<sup>3)</sup> See Senart Mhv. I. 387. The form samkalībhūta below, not hitherto found, confirms Senart's derivation and his observation as to the want of genuineness in the equivalent Pali form osamkhalīkā).

<sup>4)</sup> Tib. (135. a.c)  $\Box \widetilde{\zeta} \widetilde{\zeta} \widetilde{\zeta} \widetilde{\zeta}$ , a form not in lexx., but prob. equiv. to Pali kata (cumus). The Sinh. version of the corresponding Pali however (ed. cit. p. 36.11) renders by (Sinh.) katī, which means 'hip' like Sk. kata

अन्येन पृष्ठवंशमन्येन पार्श्वकास्योति । यन्येन ग्रीवास्योति । यन्येन वाक्तस्योति । स्मिन्न कायमुपसंक्रितीति पूर्ववत् ॥ पे ॥ पुनर्परं पर्। पश्यित शिवपियकापानस्यीन्यनेकवार्षिकाणि वातानुपरिशोपितानि शङ्कसिन्नभानि । इनमेव कायं तत्रोपसंक्रितीति पूर्ववत् । अपनिप काय एवंधमी एवंस्वभाव एतां धर्मतां न व्यतिवृत्त इति ॥ पुनर्परं सु- भूते वोधिसत्रो गक्तास्तः प्रज्ञापार्गितायां चर्न् यद् पश्यित शिवपियकापानस्थीन्यनेकवार्षिकाणि तिरोभूतानि नोलानि कपोतवर्णानि पूर्तीनि चूर्णक्रज्ञातानि पृथिव्यां पांसुन्यासम्मिन्त्राति स इमनेव कायं तत्रोपसंक्रिति व्यवपि काय एवंधमी एवंस्वभावः । एतां धर्मतां न व्यतिवृत्ते इति ॥

र्य तावत्समासतो रागस्य समुद्दाचार्प्रातियतः । द्वेषस्य मैत्रो प्रतिपत्तः । श्वेष्रयस्य 10 तार्द्शनं च । तेन वा सक् भोतनाखेकार्यतपाप्रीत्युत्पाद्नं तत्र पर्सुखस्याशंसा प्रार्थना तृ-प्णार्थभनन्द्नं मैत्री । कामरागप्रत्युपकार्हेतुभ्यामिक्काष्टः स्नेक् इत्यर्थः ॥

सा त्रिविधा ऽर्यात्तपर्गितसूत्रे ऽभिव्हिता। सलार्म्वणा मै[986]त्रो प्रथमिकोत्पाद्-कानां वोधिसलानां। धर्मार्म्वणा चर्याप्रतिपत्रातां वोधिसलानां। स्रनार्म्वणा मैत्री स-नुत्पत्तिकधर्मतात्तिप्रतिलब्धीनां वोधिसलानामिति॥

15 पुनर्बुद्धार्म्बणा बोधिसत्नार्म्बणा स्रावकप्रत्येकबुद्धारम्बणा सत्नार्म्बणा च।तत्र सत्नार्म्बणायाः पूर्वे प्रिये सत्ने व्हितमुखोपसंकारात्र ध्यानमभ्यस्य । तत्सने मैत्रीमुपसं-क्रेत्। ततः परिचितेषु । तत उदासीनेषु । ततः समीपवासिषु । ततः स्वयानवासिषु ।

<sup>1)</sup> The MS. adds another anyena, but no word appears to be missing.

<sup>2) =</sup> Mahāsatip. sutta, p. 38, Warren p. 362.

<sup>3)</sup> Tib. (183. b. 6) (185. b. 6) (185. c. 185. c. 185.

एनं पर्यामे च । एवं पावदेनां दिशमधिमुच्य स्पारितोपसंपय विक्राति। एवं दशसु दिनु । बुद्धाचार्भवेनापास्त्रपं प्रयोसो नास्ति ॥

सा च वज्रधनपरिणाननायीनुक्ता। स वोधिसत्वर्यायां चर्न् यावित्त कानिचिद्दृश्यते व्याणा मनोज्ञानि वा प्रतिकूलानि वा एवं शब्दा गन्धा रसा स्प्रष्टव्या धर्मा मनोज्ञा वा प्रतिकूला वा । सनवया विश्वद्धाः वात्त्याणादारप्रभास्यरा वा येन सीमनस्यं जायते । धुावनवन्नानित । प्रसादी जायते । प्रतितः संभवति । प्रानीयं संतिष्ठते । कृषंः प्राप्तभवति । दीर्मनस्यं निवर्तते । चित्तकत्यता प्राप्तभवति । चित्तं कर्मण्यं भवति । स्राण्यो मृष्टभवति । इन्दियाणा प्रक्लादं गच्कृति । मततसुखं संवेद्यमान एवं परिणामयति । सर्वबुद्धानामित-या परिणामनया भूयस्या मात्रया ते बुद्धा गमवत्तो । धिन्त्येन बुद्धविक्रारमुखेन समन्वामन्ता भवत्वतुल्येन बुद्धसमाधिमुखेन सुसंगृक्ति। भवत्वन्तसमुखेन भूयस्या मात्रयोपस्तब्धा म- 10 वत्तु । स्राप्तमित्तक्विन सुसंगृक्ति। भवत्तु । स्राप्तिक्विन सुनम्वति । स्राप्ति । स्य

<sup>1)</sup> The whole clause forms part of a Buddhistic locus communes on mattri; see M Vyutp laix. 5 (where read with Böhtlingk W.K.F., Nachtr. 7, sphärttiä 'sich verbreiten über')

<sup>2) °</sup>ālamb° (here only) MS

<sup>3) [3] 77 &#</sup>x27;procedure' (prayama?)

<sup>4)</sup> KF. 211 (30), a Tibetan title only, with which however our Tib. version substantially agrees Regarding the conjectured identity of the work cited above p 225, it should be noted that here the Tib. title ends with এই সুত্ত্বত্ত, the proper equivalent of parināmanā (cf. infra 1), not as there with ইই = sūtra.

<sup>5)</sup> The MS here reads:  $v\bar{a}$  evam  $\{pe \mid evam\}$ . I have deleted the first evam (in margin only) and the peyālam, which break the sense and have no equivalent in the Tib. (134, a. 3)

<sup>6)</sup> Dh.-s § 133.

<sup>7)</sup> Cf. Senart, Mhv. I. 399.

ढवृषभितंमुंबेनाभिक्ता भवतु । म्रप्रमेयेण वुद्धवलमुखेनात्यत्तमुखिता भवतु । सर्ववेदि-तशात्तेनानुत्पत्तिमुखेनाधिकार्मुखा भवतु । ऋसंगविकार्सततसमाक्तिन तयागतसुखेना-हयसंगुद्रा[99 🗘 चारेपाविकोपितमुखा भवतु ॥ एवं वोधिसवस्तत्कुशलमूलं तबागतेषु प-रिणमय्य बोधिसत्वेषु परिणमयति । यदिद्मपरिपूर्णानामभिप्रावाणां परिपूर्णायपरिण- मयति । स्रपरिशुद्धानां सर्वज्ञताध्याणयानां परिशुद्धपे । स्रपरिनिष्पत्रानां सर्वपारिमितानां परिनिष्पत्तये । वज्रोपमस्य बोधिचित्तोत्पादस्याधिष्ठानाय । ऋनिवर्त्यस्य सर्वज्ञतासंनाकः स्याप्रतिप्रस्रव्धपे । वोधिसर्वानां कुशलमूलानां मार्गणताये । सर्वत्रगत्समतास्थितस्य म-क्षाप्रणिधानस्य परिपूर्वे । सर्ववोधिसत्वविकाराणामधिगमाव । सर्ववोधिसत्वेन्द्रियाणां तीत्णाभिन्नतायै । सर्ववोधिमत्वकुशलमूलानां सर्वन्नतायभा स एवं तत्कुशलमूलं 10 वोधिसतानामर्वाय परिणानव्य वृद्धशासनावैधरेषु सर्वम्रावकप्रत्येकवृद्धेषु तत्कुशलमूल-मेवं परिणानयति । ये केचित्सवा एकाव्क्टीसँकातमात्रमपि बुढशब्दं श्एवति । धर्मशब्दं वा ऽर्यसंघपर्यपासनं वा कुर्वत्ति तेषां तत्कुशलमूलमनुत्तर्यि सम्यकसंबोधपे परिणामयति बुद्धानुस्मृतिपरिपूर्वे परिणामयति । धर्मानुस्मृतिप्रयोगतायै परिणामयति । स्रार्वसंघगी-र्वाय परिणानयति । चिचरिक्तवुद्धर्शनतापै परिणामयति । चित्तपरिशृद्धये परिणाम-15 वति । बुद्धधर्मप्रतिवेधीय परिणामयति । स्रप्रमेणगुणप्रतिपत्तये परिणामयति । सर्वाभिज्ञा-क्शलपरिष्ट्वे परिणामयति । धर्मविमतिविनिवर्तनाय परिणामयति । यथा बुद्धशास-नावचरेषु परिणामपति: श्रावकप्रत्येकबुद्धेषु च तया स बोधिसतः सर्वसत्वेषु तत्कुशल-

<sup>1)</sup> vṛishabhīta (°tā MS.) occurs only in Mhv. II. 277.s, in the sense of a «deed of bull-like prowess». Tib. (ਭੂ'ਰਹਿੰਕਾ) ਨੂੰ ਭੂਟਾਰਟੇ 'ਹਨੇ' ਹ «the joy of becoming the leader of the herd».

<sup>2)</sup> sukhānām MS.; but the Tib. has the unvarying equivalent of bodhisattva.

<sup>3) &#</sup>x27;Abiding in the commands..' a somewhat extended usage of avacara; cf. Senart, Mhv. I. 397.

<sup>4)</sup> Divy. 142.11.

<sup>5) &#</sup>x27;penetration' Senart, Mhv. I. 443.

मूलं परिणामपति ॥ पटिदं नैर्पिकमार्गविनिवर्तनाय परिणामपति । तिर्यग्योनिव्यवच्छे-दाय परिणामयति । यमलोक्रोपच्छेद्सुखाय परिणामयति । निर्वशेषसर्वापायगत्युपपत्ति-व्यवच्छेराय परिणामपृति ॥ तेषां च सर्वसत्नानामनुत्तर्वोधिक्रन्दविवर्धनतायै परि-णा(१९१) नयति । ऋध्याश्रयसर्वज्ञताचित्तलाभाय परिणानयति । सर्ववद्वधर्माप्रतिनेपाय प-रिणामयति । म्रत्यत्तसुखसर्वन्नताभूमिसंवर्तनार्यं परिणामयति । म्रत्यत्तसर्वसर्वमद्विमुद्धये ६ परिणामयति । सर्वसवानाननत्तत्तानाधिगनाय परिणामयति । पे ॥ तस्य पत्किश्चिची-वर्षिएडपातशयनासन्गानप्रत्ययभैवन्यगमनागमनशर्गरोपस्यानिषयादिनिषेवणायत-नानां प्रवर्तनकर्म ईर्यापद्याधिष्ठानमीर्यापद्यस्याविकोपनं कायकर्म वाक्कर्म मनस्कर्म सुच-रितं पणामिन्द्रियाणां संबरः स्वश्रीराक्तार्वनमर्दनम्नानकर्मः श्रशितपीतखादितं संगि-चित्रप्रसारितावलोकितविलोकितसुप्रजागरितस्वणरीरगतोपस्यानं सर्वमेतद्वोधिसत्तस्य 10 सर्वज्ञतालम्बनप्रयुक्तस्य न किञ्चिर्यरिणामितं सर्वज्ञतायां सर्वसवव्हितसुखचित्तस्य॥ षे ॥ सर्वजगतपरित्राणमनसो नित्योखुक्तज्ञ्ञान् स्य मद्प्रमाद्व्यतिवृत्तस्य ॥ पे ॥ सर्वः न्नोरापराञ्चलस्य सर्ववोधिसत्वानुशितणचैतसः सर्वज्ञतामार्गाप्रतिकृतस्य ज्ञानभूमिनिषे-वणास्य पणिउतसंवासाभिरतस्य। पे॥ मध्कर् इव कुशलम्लसंभरणस्य सर्वजगद्वचलिः तसन्नानस्यानभिनिविष्टसर्वसंस्कारस्य । पे ॥ म्रत्तशः श्रस्विप तर्न्येष्विप तिर्परयोगिगते- 15 घेकीदेनोत्मिर्ज्ञितमेकालोपं वा परित्यन्नति । सुगतावुपपत्तिषु तत्सर्वे तेषामेव व्हिताप तेषामेव परिमोचनाय परिणामयति । तस्यास्तिर्यग्योनेस्तस्माद्व्वार्णवातस्माद्व्वी-पादानात्तस्मादुष्खस्त्रन्धात्तस्मादुष्खावेदनायाः । तस्मादुष्खोपचयात्तस्मादुष्खाभिसंस्त्राः

<sup>1)</sup> From this point onwards the MS. reads parinamayati.

<sup>2)</sup> The noun-form is new in this sense: for samvartate ('conduce to') in connexion with the bhūmis cf. Mhv. I. 77. 3-5.

<sup>3)</sup> Cf. Trenckner, Majjh.-n. I. p. 5832 and Divy. 478. 6-8; ominjata MS.

<sup>4)</sup> odana MS.

<sup>5)</sup> M. Vyutp. § 33.24.

<sup>6)</sup> oshlaya vo marg.

रात्तरमादुष्विनिदानात्ततो द्वष्वमूलात्तरमादुष्वायतनातेषां सत्नानां विनिवर्तनाय परि णानयति तदार्म्बणेन च सर्वसत्वार्म्बणीकरोति मनिसकरोति । तत्र कुशलमूले पूर्वङ्ग गीकरोति । पदिदं सर्वज्ञतायां परिणानयति । [100 व] बोधिचित्तोत्पदिन प्रतिग्रह्माति । तत्र कुशलमूलम्पनयति । संसारकात्ताराहिनिवर्तयति । स्रनावर्णीन वृद्धस्वेनागिम्बी-वारोति । संसार्सागराद्वन्मज्ञयित । वृद्धधर्मप्रयुक्तया मैन्या स्पारतीत्यादि ॥

इमाछ सुवर्षाभासोता मैत्रोक्काषागर्भा गावाः सर्वा बाद्रतः समन्वाव्हत्य भावपित-व्या म्रतशो वचनापि॥

सुवर्णभासोत्तनडन्डभेन शाम्यसु डब्खास्त्रिसन्हम्रलोके । **अपापडुब्बा पमलोकडुब्बा दारिह्यडुब्बाश इक्** त्रिलोके ॥ श्रनेन ची दुन्दुभिषोषनादिना शाम्यसु सर्वव्यसनानि लोके। 10 भवत् सत्ना न्यभेपोक्ता तथी यद्याभयाः शातभयाः मुनीन्द्राः॥ यवैव सर्वार्पगुणोपपनाः संसार् सर्वज्ञमन्त्रासनुद्राः। तथैव भोत् गुणसागराः प्रजाः समाधिवोध्यङ्गगुणैरुपेताः॥ म्रनेन चो डुन्डुभिघोषनादिना भवतु ब्रह्मस्वर सर्वस्वाः। स्पृश्रत् बुढ्ववरायवोधिं प्रवर्तयत् शुभधर्मचक्राम्॥ 15

<sup>1)</sup> Transitive here (intrans. 98.b. supra). Tib. (3771737. Pali pharati has a similar double usage,

<sup>2)</sup> The following extract is selected from the beginning (pp. 9-11) and end (pp. 18-21) of the same chapter (4) from which a quotation was made above p. 160. Cf. ibid. note 5.

<sup>3)</sup> See p. 9 fin. of the printed edition (P.).

<sup>4) °</sup>sāh° A.

<sup>5)..5)</sup> These five aksharas are deleted in A.; I have restored them from B. and P., which reads: samusta satvā hrdayāharā yathā tathā tayā çāntabhayā munindra,

<sup>6)</sup> bhāntu P.

<sup>7)</sup> so A.B.; omegvara P.

<sup>8)</sup> cakradharmam A. For ü final elongated, cf. bhontu above, and daçasu below.

5

तिष्ठस् बाल्यानि चचित्तियानि देशेसु धर्मे बगतो व्हिताय। क्नत लेजान् विधमत् द्वष्वान् समेतु रागं तब दीय गोक्न्॥ वे सब तिष्ठति ग्रपायभूभी ग्रादीप्तसंप्रज्वलितास्थिगात्राः। गएवत्त ते इन्हिभिमंप्रवारितं नमीपस्त बढाव भणात् वाचन् ॥ भीतिस्मराः सवा भवतु सर्वे जातीयतं जातिसक्सकीयः। मैनुस्मर्त्त सततं मुनीन्द्रान् प्रिवत् तेषां वचनं खुदार् ॥ यैनेन चो डन्ड्र भिषोपनारिना लगतु बुद्धेक् समागमं सरा । विवर्जयत् खलु पापकर्ग चर्तु क्षीलानि श्राक्रियाणि॥ सर्वत्र तेत्रेप् च मर्वप्राणिनां सर्वे च दुप्लीः प्रशमस् लोके। ये सत विकलेन्द्रिय यङ्गकीनाः ते सर्वि संजलेन्द्रिय भोत् सांप्रतम् ॥ 10 ये व्याधिता दुर्वलतीणगात्रा नित्त्वाणभूनाः गयिता दिशान् । ते सर्वि मुख्यत् च व्याधितो सुघु लभत् चार्रोग्य बलेन्द्रियाणि ॥ वे राजवीरभंटे तर्जित वध्यप्राप्ता नानाविधेर्भवर्णतेर्व्यवनोपपन्नीः । ते स(100b)र्वि सत व्यसनागतडाव्वता कि मुच्यत्त तैर्भपगतिः पर्नैः सुघोरिः॥

<sup>1)</sup> See p. 18 17 of the edition = f. 11. b. 5 of B (see p. 160, n. 5) = 10 b of the MS, a fragmentary palm-leaf copy, cited at p. 162 n. 2 and hereinafter called D.

<sup>2)</sup> B. and P. have first persons (anusmarcyam, crnviya, etc.) throughout this passage.

<sup>3)</sup> anena caham kuçalena karmana labheya buddhehi B

<sup>4) -</sup> resolved to --, here and below, 218, 1.2.

<sup>5)</sup> So A.D.; pāpāh B; rogāh P.

<sup>6)</sup> Lucalendro B.

<sup>7)</sup> So A. sec. man.; the original reading was cayita daça (?) dilsu; nicranao daça diçasu P.; nistranabhuktaç ca daça diçasu D.

<sup>8)</sup> Metre for this stanza Vasantatilaka.

<sup>9)</sup> osamataryo P.; satha D.

<sup>10)</sup> opadhānā D.

ये ताडिता बन्धनबढपीडिता विविधेषु व्यसनेष च संस्थितांकि। अनेया श्रापाससक्स्र श्राकुला विचित्रभपदारूपाशोकप्राप्ताः॥ ते सर्वि मुच्यत्विङ् बन्धनेभ्यः संताडिता मुच्यिष् ताडनेभ्यः। वध्याश्च संपृद्धिष जीवितेन व्यसनागता निर्भप भीत सर्वे॥ ये सत्र नुत्तर्षपिपासपीडिता लभत् ते भोजनपानचित्रम् । 5 म्रन्धाम् प्रम्यसु विचित्रद्वपां विधिराम्य प्रावस् मनोज्ञघोषान् ॥ नग्राश वस्त्राणि लभत् चित्रां द्रिदमताश निधिं लभत्। प्रभूतघनधान्यविचित्ररहीः सर्वे च सहाः मुखिनी भवत् ॥ मा कस्यचिद्रावत् दुष्खवेदनाः सौष्यान्विताः सत्व भवत् सर्वे । म्रभिद्यप्रासादिकसौम्यद्यपा मनेक सुख संचित नित्य भोतु॥ 10 मनसावपानाः स्तम्द्रप्रयाः सङ् चित्तमात्रेण भवत् तेषा । वीणा मृदङ्गाः पणवाः सुघोषकाः उत्सा सराः पुष्कारिणी तडागाः॥ (१) संवर्णपद्मोत्पलपद्मिनीय सक् चित्तमात्रेण भवत् तेषाम् । गन्धं च माल्यं च विलेपनं च वासश्च चर्णू क्सुमं विचित्रम्।। जिब्जालव्हेभि प्रवर्षपतु गृह्वतु ते सब भनतु ॡ छाः। 15 क्र्वंस् पूजां दशस् दिशास् अचित्तियां सर्वतयागतानाम् ॥

<sup>1)</sup> daça sthitani P.

<sup>2)</sup> vyākulā P.; āyāsabhayasamākulā D.

<sup>3)</sup> For the termination cf. 92.12; mucyantu ca tāḍanānte D.

<sup>4) °</sup>pān dhīrā D.

<sup>5)</sup> sudarçanāh P.

<sup>6)</sup> manaçanta pārāh P.

<sup>7)</sup> The text shows considerable variation and abridgement compared with that of P., 20.11 and 21.1.

<sup>8)</sup> So D.P.; 'kṣāhi A.

<sup>9)</sup> tushtāh P.

<sup>10)</sup> osu libri omnes; but cf. p. 216, note 12, and 217. s above

स बोधिसत्नानय स्रावकाणां धर्मस्य बोधि प्रतिमृष्टि तस्ये ।
नाचां गतिं सत्न विवर्ज्ञवसु भवसु प्रष्टानणवीतिवृत्ताः ॥
स्रामाद्यसू जिनराज्ञमुत्तेमं लगसु बुद्धेन्दि सनागमं सदा ।
सर्वा स्त्रियो नित्य नर्रा भवसु गृरास्य बीरा विद्वपिष्ठतास्र ॥
ते सार्च बोधाय चरसु नित्यं चरसु ते पारमितासु पर्सु ।

पश्यसु बुद्धान्द्शसू दिशासु रह्णदुनेन्द्रेपु सुद्धोपविष्टान् ।
बेट्र्यर्लासनसंनिषणान् धर्मास्य शृणवसु प्रकाश्यगानीन् । इति ॥
एषा संनेपतो नेत्री ॥ द्वेषसमुद्दाचार्प्रतिपत्तः ॥
गोत्तनुश्यस्य प्रतीत्यसमुत्पाद्दर्शनं प्रतिपत्तः ॥
तत्र प्रतीत्यसमुत्पादः शासिस्तम्बसूत्रेशिक्तः । तत्राध्यात्मिकस्य प्रतीत्यसमु- 10

<sup>1)</sup> This is the reading of P., with which B. (v 1. pratisamshii) agrees; bodhi raja nirmala susthitasya A.: onirma su II sthit D.

<sup>2)</sup> ashtāngilarithu ° B. P.; "anigilarīta" D.; ashtālshaṇa-ryativ, A. The genuineness of alshana is vouched for by the Tib. (137 b. 2).

<sup>3)</sup> Tib. ក្បារបារិត្យារារីក្រារារ Lyanarājam° A.; jinarājamūrtim P. B.

<sup>4) °</sup>tyaratā P.

<sup>5)</sup> ratnottama[-]17kshasukho B. P.; danaditoyanh suçodhayıtva D.

<sup>6)</sup> So P. (p. 21, fin); te dharma prakāçayantu D.

<sup>7) \*\*</sup>stambhasūtre MS. I adopt the form which agrees with the Tib. (137. b. 5) \*\*N' PETER' NO. Compare KF. 261 'riz verdoyant'. In M. Vyutp. lxv 77, two of Munaev's authorities read \*\*stambala. The Bodhicar.-tīkū pp. 257, 309 (cf. 239 is 369. ii) cites portious of this passage calling the work at p 309 \*\*Cālistamba-puñja. Nanjio mentious a Çāli-'saṃbhava'-s.\* 280 (tr. before A.D. 420) etc. But '-saṃbhava' is apparently an error in the Chinese 'authorized' list; for so-tān-mo (Nanjio 867) represents stamba. In the Mādhyamikā-vritti Ch XVI, p. 209 (ed. B.T.S.I.) the present passage is cited at length. The more important variants of that text (M.) are cited below.

त्पार्स्य [101a] केतूपनिबन्धः कतमः । यदिर्मविद्याप्रत्ययाः संस्कारा यावङ्यातिप्रत्यपं जरामर्णामिति । स्रविष्या चेन्नार्भावष्यत्रैव संस्काराः प्राज्ञास्यतः । एवं पावष्यदि जातिर्नाः भविष्यत्र जरामर्षां प्राज्ञास्यत । स्रय सत्यामविष्यायां संस्काराणामभिनिवृत्तिर्भवति। एवं यावज्ञात्यां सत्यां बरामर्पास्याभिनिर्वृत्तिर्भवति । तत्राविष्वाया नैवं भवति । स्रक्रै मंस्कारानिर्भिनर्वर्तयामोति । मंस्काराणामप्येवं न भवति । वयमविद्ययाभिनिर्वृत्ता इति । एवं यावज्ञात्या नैवं भवति । ऋकुं जरामर् णमभिनिर्वर्तपामीति । जरामर् णस्यापि नैवं भवति । स्रक् बात्या निर्वृत्त इति । स्रव च सत्यामविद्यापां संस्काराणामभिनिर्वृत्तिर्भ-वति प्राड्मीवः। एवं यावक्षात्यां सत्यां जरामर्णास्यामिनिर्वृत्तिर्भवति प्राड्मीवः॥ एव-माध्यात्मिकस्य प्रतोत्यसमुत्पाद्स्य क्तूपनिबन्धो इष्टव्यः ॥ कथमाध्यात्मिकस्य प्रतो-10 त्यसमुत्पाद्स्य प्रत्ययोपनिबन्धो द्रष्टव्य इति । [षषां घातूनां समवापात् । कतमेषां षषां घातूनां समनापात् ।। पद्दि पृथिव्यप्तेज्ञोवाय्वाकाशिवज्ञानेधातूनां समनापादाध्यात्मिकः स्य प्रतीत्यसमृत्पाद्स्य प्रत्यपोपनिबन्धो द्रष्ट्यः॥ तत्राध्यात्मिकस्य प्रतीत्यसमृत्पा-दस्य पृथिवीधातुः कतम इति । योष्यं कायस्य संश्लेषतः कठिनभावमभिनिर्वर्तपत्यपमु-च्यते पृष्टिवोधातुः । यः कायस्यानुपरियद्धं कृत्यं करोति श्रवमुच्यते ऽब्धातुः । यः 15 कायस्याशितपीतभिततं परिपाचपति म्रपमुच्यते तेजोधातः। यः कायस्यासासप्रश्वास-

<sup>1)</sup> The attachment of cause to cause (in the chain); Tib. এইপ্স.

<sup>2)</sup> Çāntideva, as shown by the readings of both A. and Tib., cites the opening clause with undue brevity. The exordium in M. runs more clearly thus: evam ādhyātmiko (°ke edition) 'pi pratītyasamutpādo dvābhyām eva kāranābhyām utpadyate | katamābhyām dvābhyām | hetūpanıbandhatah pratyayopanibandhataç ca | tatrādhyātmikasya pratītyasamutpādasya hetūpanıbandhah katamah | yad idam avidyāpratyayāh saṃskarāh saṃskārapr° vijñānaṃ, — and so on, going through the chain.

<sup>3)</sup> This clause omitted in A., is supplied from M. and Tib. (138. a. 2).

<sup>4)</sup> Dh.-s. § 58; cf. Pitaputrasamagama ap. Bodhic.-tīk. 327.8 and infra ff. 108-9.

<sup>5)</sup> So also Tib. মু'বনি'বৃদ্ধি'মু'; saṃçleshātmake 'pi na bhāvam M.

<sup>6)</sup> A new form. Tib. (138. a. 5) 및 제 집 기기 'body-aggregation'.

कृत्यं करित्यवमुच्यते वावुधातुः। यः वायस्यातःसीपिर्यभावनिर्भार्वतंपत्यवमुच्यते याकाशधातुः। यो नागद्रपमिर्मिर्वर्तयित नीडकलावयोगेन पद्मविद्यानकायसम्मुक्तं सीलवं
च मनीविद्यानम् ग्रवमुच्यते विद्यानधातुः॥ ग्रवत्सु प्रत्यवेषु कायस्योत्पत्तिनं भवति।
यद्मध्यात्मिकः पृविद्यीधातुर्विक्तलो भवत्येवनिर्मित्रोवाय्याकाणिवद्यानधातवश्चाविकला
भवत्ति। ततः सर्वेषां समवायात्वापस्योत्पत्तिनंवति॥ तत्र पृविव्योधातोर्नेवं भवति। ग्रव्हं
कायस्य कठितभावनीभिनिर्वर्तयानीति। ग्रव्धातोर्नेवं भवति। ग्रव्हं कायस्यानुपरियक्ष्मुत्यं करोमोति। तेश्रीधातो(१०१६)निवं भवति। ग्रव्हं कायस्याणितपोतखादितं परिपाचपामीति। वावुधातोर्नेवं भवति। ग्रव्हं कायस्याश्चानप्रश्चासकृत्यं करोमोति। ग्राकाणधातोर्नेवं भवति। ग्रव्हं कायस्यात्तः सार्गिर्यं करोमोति। विद्यानधातोर्नेवं भवति। ग्रव्हमेभिः प्रत्यववित्ति इति। ग्रयः च मत्त्वेषु प्रत्ययेषु कायस्योद्यात्तर्गक्तंत्रति। तत्र पविव्याधातुर्नात्मान सत्यो न द्याचे न मृत्वो न मानवो न स्त्रो न पुनान्न नपुंसकं। नचाक्तंन मन।
त चाप्यन्यस्य कस्यवित्। एयमब्धातुस्तेशोधातुर्वामुधानुराक्ताणधातुर्विद्यानधातुर्न सत्यो
न द्याचे मृत्वो न मानवो न स्त्रो न पुनान नपुंसकं न चाक्तंन मम न चाप्यन्यस्य
वास्यचित्॥ तत्रिवायिका कतर्माः। या एषेत्र पर्मु धातुर्वित्रसंता विपर्धसेता नित्यसंत्ता
धुत्रसंता णाध्यसंत्रा सुवसंता ग्रात्मिता सावद्यावननुननानवसंत्ता। ग्रव्हंकार्ममकार्- 15

<sup>1)</sup> Tib. (138 a. 7) 📆 'reed'. Doubtless the arteries are meant; cf. nadi. In M this whole sentence is chaotic.

<sup>2)</sup> New to literature; but see Mahendra on Hemac. Anekarthas II 258: äsravah karmabandhahetuh kriyähimsädih ( tena saha vartate yah skandhah çarīrabhavāpanno rūparasādisamūhah sa sūsravaskandhah.

<sup>3)</sup> Falsa lectio repeated in M.

<sup>4)</sup> The following passage is cited in Bodhic -tika p 258 (cited as 'B').

<sup>5)</sup> Larma M

<sup>6)</sup> eshām eva shannām dhātūnām B. M.

<sup>7)</sup> arkyaso B.

<sup>8)</sup> So too the Tib.: ਵਿਕਾਰ. snsamma M. (which I do not understand); om. B

संज्ञा । एवनादि विविध[म] ज्ञानम् इयनुच्यते ऽविकोति । एवनविकाषां सत्यां विषवेषु रागद्वे-पमोक्ताः प्रवर्तते । तत्र ये रागद्वेपमोक्ता विषयेषमो उच्यते संस्कारा इति । वस्तुप्रात-विज्ञप्तिर्विज्ञानं । विज्ञानसङ्बाद्यवारो ४द्वपिषा उपादानस्कन्धास्तवान [-व्रपं]। चन्नारि च मक्।भूतानि चोपादाय उपादाय द्रयनैकध्यनभिसंतिष्य तन्नानद्वयं। नानद्वपसंनिष्टि-5 तानीन्द्रियाणि पडायतने । त्रयाणा धर्माणा संनिपातः स्पर्शः । स्पर्शानुभवना वेदना । वेद्नाय्यवसानं तृष्णा । तृष्णा वैयुल्यमुपादानं । उपादानिर्नातं प्नर्भवननं नर्न । भवः । तहेतुनस्कन्धप्राद्धर्भावो जातिः। स्नन्धंपरिपाको जरा विनान्नो मर्गा । म्रिपमा-णस्य मृहस्य स्वानिघङ्गस्यात्तर्राकः श्रोकः । लालप्यनं परिदेवः । पञ्चवित्तानकायसप्रयु-क्तानशातानुभवनं द्वयवं । नैनिसिकार्सप्रयुक्तं नानसं द्वयवं दीर्मनस्यम् । ये चान्य एवनाद्य 10 उपने पाल उपायासाः ॥ पे ॥

पुँनेरपरं तत्वे उप्रतिपत्तिः निध्या प्रतिपत्तिः ब्रज्ञानमविचा। एवमविचायां सत्यां

<sup>1)</sup> odhajnāo MS; but (m) ajnā must be restored from B. and the Tib. ਨੌ'ਸ਼ੇਝ'ਨ (189. a. 2).

<sup>2)</sup> sahelaras M.

<sup>3)</sup> supplied from B. and M. and Tib.

<sup>4) . . . 4)</sup> This clause is omitted in B. and Tib. After copādāya M. reads: rūpam tac ca nāma ( ekanadhyam [sic] abhiso.

<sup>5)</sup> The same word is used and also illustrated in Mil.-P. 60.10-24.

<sup>6)</sup> op. cit. 60.25.

<sup>7)</sup> tat punarbhare janakakarmabhare hetukah skao M.

<sup>8)</sup> jätyabhinirerttänäm skandhanäm parip. B.

<sup>9)</sup> jīrņasya skandhasya vin° M.

<sup>10)</sup> Noun-form new. I do not undertand M.'s reading: cokocchamalopawam pariderah. The Tib. (139. a. b) seems to have had some form like lalapyana. I understand the rendering to mean: othe attering of lamentation is the telling to oneself & 7.3.2 one's state arising from sorrows. colorthalapanam B.

<sup>11)</sup> Cf. Senart, Mhv. L 373, and B. R. s. v. 3. शारा-

<sup>12)</sup> dushkamanasiko MS. The Tib. separates the sentences (139. a. 7).

<sup>13) &#</sup>x27;ein kleiner kleça' B2; but the Tib. সূমান পুনি সাম and the explanation of upāyāsa by Buddhaghosa in Vis.-M. xvii (ap. Warren, Buddhism 191) suggest nearness and intensity as the force of upa-.

<sup>14)</sup> For the omission see B. 259. 3-10 (= M. p. 210).

<sup>15)</sup> The following passage is also quoted in B. at pp. 509 sqq.

त्रिविधाः संस्काराः श्रिंगिर्नर्वर्तते । पुषयोषमा श्रमुण्यापेमा ग्रानिङ्यो(102)प्रमाश्रेम उच्यते अविगाप्रत्ययाः संस्कारा इति । पुण्योपमानां संस्काराणां पुण्योपमेव विद्यानं भवति । ग्रपुण्योपमानां सस्त्राराणानपुण्योपमेव विद्यानं भवति । श्रींनिङ्योपमानां संस्काराणानींनिङ्योपमानेव विद्यानं भवति । इस्मुच्यते संस्कार्प्रप्तययं विद्यानमिति । एवं नामद्वर्षं । नामद्वर्षावय्व्या पट्टिम्पयतम्बद्धाः वृत्यिक्तियाः प्रवर्तते । तन्नामद्वपप्रत्ययं ६ पटायतनिमत्यः पट् स्पर्णकायाः प्रवर्तते । तन्नामद्वपप्रत्ययं । पटायतनिमयः पट् स्पर्णकायाः प्रवर्तते अयं पटायतनप्रत्ययः स्पर्ण इत्युच्यते । पट्टाति विशेषणास्त्राद्वयति । श्रीमनन्द्रत्यध्यवस्यत्यधितिष्ठति । सा वेद्नत्युच्यते । यस्तां वेद्यति विशेषणास्त्राद्वयति । श्रीमनन्द्रत्यध्यवस्यत्यधितिष्ठति । सा वेद्नाप्रत्यया तृष्णुत्युच्यते । ग्रास्त्राद्वाप्तिमन्द्वाध्यवसाने । मा मे प्रिषद्वपणातद्वपै विशेषोगो भत्रति । श्रीपेरित्यागो भूषो भूषद्य प्रार्थना । इदं तृष्णाप्रत्ययमुपादानिमत्यु । व्यते । एवं प्रार्थयमानः पुनर्भवत्रनवा क्षीति समुद्राप्यति कायेन वाचा मनसा । श्रयमुपादानप्रत्ययो भव इन्युच्यते । या कर्मनिर्जाता (ना) स्वन्धानामिनिर्वृत्तिः सा भवप्रत्यया जानिरित्युच्यते । यो वात्यभिनिर्वृत्तानां स्वन्धानामुप्विषयिरिषाकाद्विनाको भवति । तिदिदं

<sup>1)</sup> For this form (= Pali āncija) cf. Senart Mhv. I. 399; Lal.-v. cited in B<sup>2</sup>. anamhyop<sup>o</sup> M.; ānandopa<sup>o</sup> B With this triple division compare the classes of karma cited from Buddhaghosa (Vis. M. xvii) by Warren, Buddhism, 179-80.

<sup>2) . . . 2)</sup> Here MS. amo.

<sup>3)</sup> tad era uniānapratyayam nāmaro B. and so M Here M. (p. 2111) adds the following clause which doubtless occurs in the original (Çālistamba-) sūtra, hut, as the Tih. (189 b. 6) shows, was not quoted by our anthor from it: vedanādayo 'rūpinaç cattārah [sic] [.] saṃskārās tatra tatra bhave nāmayantīti nāma' | saha rūpaskandhena ca 'nāmarūpam' ceti nāmarūpam ucyate

<sup>4)</sup> adhyavasāye tishthati M.

<sup>5) °</sup>vasāyasthāna 1 ātmapriya° mā bhavatu B.

<sup>6)</sup> nityam aparıtyügo bhaved M.

<sup>7)</sup> The clause: yatra vastuni . . . prārthayate sa here added in M. (211.8, v) is not reproduced in the Tib.

<sup>8)</sup> kāryam utihāo B.

<sup>9)</sup> So B.

<sup>10)</sup> 디렉디'디 (140. a. 4) 'increase, development'; upanayana M.; upaparipākād [sic] B.

ज्ञातिप्रत्यवं जारामर्गाम्च्यते ॥ पे ॥ [एवमपं द्वादशाङ्गः प्रतीत्यसमृत्यादो ४न्योन्य-क्तिको अन्यान्यप्रत्ययतो । नैवानित्यो म नित्यो । न संस्कृतो नामस्कृतो । न त्तवधर्मी न निरोधधर्मी ' न विर्गिधर्मी ' मनादिकार प्रवृत्तो उनुद्वित्रो उनुप्रवर्तते नदी-स्त्रोतवत् ॥ स्रय चेनान्यस्य द्वार्शाङ्गस्य प्रतीत्यसम्तुपार्स्य चलारि सङ्गानि संघाति ऋ-ठ याँगै हेतुबेन प्रवर्तते। कतमानि चलारि। यहत । स्रविचा तृष्णा कर्न विज्ञानं च ।) तत्र विज्ञानं वीजस्वभावविन हेतुः। जर्म नेजस्वभावविन हेतुः। ग्रीविखा तृष्णा च लोगस्वभा-बत्नेन हेतुः। कर्मल्लाशा विज्ञानवीतं संजनयति। तत्र कर्म विज्ञानवीजस्य नेत्रकार्यं करी-ति । तृष्णा विज्ञानवीतं स्नेक्यति । स्रविचा विज्ञानवीतमविक्ति [' स्नेसतां पेषां प्रत्ययानां बीतस्याभिनिवृत्तिर्न भवति।॥ तत्र कर्मणो नैत्रं भवति । ब्रह् वितानवीतस्य 10 तेत्रकार्यं करोमीति । तृष्णाया स्रपि नैवं भवति । स्रहं विज्ञानवीतं स्नेहणामीति । स्रवि-खाया स्रिप नैवं भवति । स्रक्ं विज्ञानवीतमवित्रामीति । विज्ञानवीतस्यापि नैवं भव-त्यक्मेभिः प्रत्ययैत्रंनित इति । अपि तु विज्ञानवीत्रे वर्मनेत्रप्रतिष्ठिते तृःणास्नेक्।भिञ्य-न्दिते ऽविच्यावकीर्षो [102b] तत्र तत्रोत्पत्त्यायतनसन्धी मातुः कुनी विरोक्ति। नान-

<sup>1)</sup> Here both A. and B. have peyalam, omitting the passage in brackets. The omission, however cannot be due to Çantideva, as the Tib. (140. a. 4-6) in this case reproduces the text preserved in M. (211.12), which I accordingly print, taking of course the former as my chief guide here.

<sup>2)</sup> nāsaṃsk° not in M.; but the Tib. has त्रुवानुवानापेष् 'त्रुवान' वा'नुवान पोन् | adding जुनेन्यनपान जेन्नेन्यनपान, i. e. ais not without helu nor pratyayan.

a) पर्नोन्।यतेः<u>क</u>्र

<sup>4)</sup> kshayasoo M.

ő) . . . ő) Om. B. avidyā rāyu jala tṛehṇā A.

<sup>6) . . . 6)</sup> Supplied from Tib. and M.

<sup>7)</sup> The first part of this clause is somewhat shortened from the text as given in M. (211. 25-26). <sup>o</sup>bījam . . . °lārņain virohati. B.

<sup>8)</sup> prati [sandhau] marg. Cf. M.

द्रपाङ्करस्याभिनिर्वृत्तिर्भवति । स च नानद्रपाङ्क्रुरी न स्वयंकृतो न पर्वृतो नेाभवकृती नेम्बरादिनिर्मितो न कालपरिणामितो न चैककारणाधीनो नाप्यकेत्मम्तपनः । म्रव च मातापित्संयोगादतुसम्यापार्न्येषां च प्रत्यपानां सम्यापार्।स्यार्ग्यप्रविद्धं विज्ञानवीजं नातुः जुत्ती नानद्वपाङ्कर्वोज्ञनिर्गानर्वर्तपति । ग्रस्वानिकेषु धर्नेषननेषपरिग्रदेषप्रत्य-र्धिकोघाकाणसमेपु नापालनगास्त्रभावेषु क्तुप्रत्ययानानवैकल्यात् ॥ तय्यया पस्रिभः ६ कार्षीश्चतुर्विज्ञानमुत्पयते । कतनैः पज्ञिः ॥ चतुश्च प्रतीत्य द्वर्षं चालोकं चाक्रीणं तन्त्रं च मनित्रवारं च प्रतीत्योत्पचते चतुर्वितानं ॥ तत्र चतुर्वितानस्य चतुराष्ट्रपकृत्यं करोति । द्वपनार्म्वणकृत्यं करोति । मालोको अवभासकृत्यं करोति । माकाणगनावर्-णकृत्यं करोति । तद्याननिकारः सनन्वाक्तरकृत्यं करोति । चसत्स्त्रेषु प्रत्येषेषु चतु-र्विज्ञानं नोत्पत्वते ॥ यदा चनुराध्यात्मित्रानायतनमधिवालं भवति । एवं इपालोकाका- 10 शतज्ञाननिकाराञ्चाविकला भवति । ततः मर्वतनवापाञ्च विद्यानस्योत्पत्तिर्भव-ति ॥ तत्र चनुषो नेवं भवति । यक्ं चनुर्विज्ञानस्याश्रयक्रतयं वारोगीति । द्वपस्यापि नेवं भवति । म्रन्तं चतुर्विद्यानस्यार्म्वणकृतयं कर्तिनिति । म्रालोकस्यापि नैवं भवति । म्रन्तः मबभासकत्यं बारोनीति । माकाणस्यापि नैवं भवति । मदं चतुर्विज्ञानस्यानाबर्णकृत्यं बारोनीति । तन्त्रमनिषकारस्यापि नैवं भवति । घर्षं चनुर्विन्नानस्य समन्वाक्तरकार्य १६ करोगीति। चतुर्विज्ञानस्यापि नैवं भवति । ग्रन्तेभिः प्रत्यपैर्वनित इति । म्रय च प्नः सत्स्त्रेषु प्रत्यवेषु चनुर्विज्ञानस्योत्पत्तिर्भवति प्राहुर्भावः। एवं जेपाणामिन्द्रिपाणां यथा-योगं वार्तव्यं ॥ तत्र न वाश्चिद्वर्गे। ४स्माञ्चोकात्पां लोवं संकामति । ग्रस्ति च वार्मपाल-

<sup>1) °</sup>baddham B.

<sup>2)</sup> This word, attested by the Tib. ARRIGHT Has been mutilated by the copyist of the text of B.; cf. Poussin p. 311, n. 1.

<sup>3)</sup> The text from here down to kartavyam, 1. 18 below omitted by the  $pey\bar{a}lam$  of B. p. 311.1.

<sup>4)</sup> āvaraņahetutvam marg ; v. infra.

<sup>5)</sup> asamanvāhāra occurs in Divyāvad; the present noun-form is new, though the verb is common in Buddh. Sk.

प्रतिविज्ञप्तिः । क्तुप्रत्ययानामवैकल्यात् । यथा [103 a] ग्रिक्पादानवैकल्यात इव-लति । एवमेव कर्मक्तेशवनितं विद्यानवीवं तत्र तत्रोत्पत्त्वायतनप्रतिपन्धी मातुः कृती नामद्भपाङ्कर्मभिनिर्वर्तपति । म्रस्वामिकेषु धर्मेष्ठममेष्ठपरिमकेषप्रतिकेषाकाशसमेषु मापालन्तणस्वभावेषु केतुप्रत्यपानामवैकल्यात् ॥ तत्राध्यात्मिकः प्रतीत्यसम्त्पादः पञ्च-र्व भिः कार् पीर्न प्रच्यः ॥ कतमैः पञ्चभिः । न शाश्वततो नोच्हेरतो न संक्रान्तितः । परीत्तहेतु-तो विपुलपलाभिनिर्वृत्तितस्तत्मदशानुप्रबन्धतश्चेति ॥ मधं न शाश्चततः । यस्मादन्ये मार्णातिकाः स्कन्धा अन्य श्रीपपत्यंशिकाः । न तु य एव मार्णातिकाः स्कन्धास्त एवी-पपत्तयंशिकाः स्कन्धा भेत्रपि त् मार्णातिकाश्च स्कन्धा निरुध्यमाना श्रीपपत्त्यंशिकाः स्कन्धांश्च प्राडुर्भवति । स्रतो न शास्रततः ॥ कयं नोच्क्रेरतः। न च निर्हेहेषु स्कन्धेषु 10 म्रीपपत्त्यंशिकाः स्कन्धाः प्राडर्भवत्ति नाट्यनिरुद्धेषु । म्रपि तु मार्गातिकाश्च स्कन्धा निम्ह्यसे श्रीपपत्त्यंशिकाश्च प्राडर्भवति । तुलाद्गडोन्नामावनामवत् । स्रतो नोच्हेर्तः॥ [कार्यं न संत्रासितः] । विसद्शात्सविकापाद्धि संभागाः स्कन्धा जात्यसरे ४भिनि-

र्वर्तते । म्रतो न संक्रासितः ॥ [क्रंबं परीतहेतुतो विपुलफलाभिनिवृत्तितः] परीतं कर्म

<sup>1)</sup> asti ca karmaphalam asti ca vijñaptir hetu° B.

<sup>2)</sup> So B., supported by Tib. (141. b. 5); evam ekakarma° A.

<sup>3)</sup> Here B. adds: evam ādhyātmikasya pratītyasamutpādasya pratyayopanibandho drastavyah, for which the Tib. has no equivalent. In the next sentence I have added ādhyātmikaḥ from B. confirmed by Tib. বৃদ্ধী (141. b. 7).

<sup>4) . . . 4)</sup> This passage is omitted by B., but rendered in the Tib. (142. a. 2).

<sup>5)</sup> pūrvanio B.

<sup>6)</sup> Inserted from B. and Tib. (QH). Sankranti 'transition' [of the pudgala from one world to another] gave its name to a Buddhistic school, according to Wassiljev 232 (256).

<sup>7)</sup> shabhā° A. My correction is founded on the Tib. (142 a.4) 되다다다다 and on the reading of B.: °yad visabhagah, which must be corrected similarly. ddhi and dvi are very easily confused in Nepalese MSS. The clause in M. rons: visadrçāh sattvanikāyāh sabhāgatāyām satyām jātim abhinirvartayati (°anti?).

<sup>8) . . . 8)</sup> Sic Tib. B.

ति । स्रतियनस्ति । स्रविद्याः प्रतिविद्यास्य । स्रविद्यं । स्रविद्यं । स्रविद्याः । स्रविद्यं । स्रविद्याः । स्रविद्याः । स्रविद्याः । स्रविद्याः । स्रविद्यं । स्रविद्याः ।

मार्गर्गशृग्नेऽप्युत्तं।तत्राविकातृण्णोत्तार्गनं च लोजवर्तनो उच्यवच्छेरः। संस्कारा भवन वर्गवर्तनो उच्यवच्छेरः। परिजेषं द्वप्यवर्तनो उच्यवच्छेरः। म्रीप तु खलु पुन-

<sup>1)</sup> Sic M. B.

<sup>2)</sup> Here the quotation ends in B. In M., though the opening phrase of the next chapter (Ch. 17, p. 2133) contains a reminiscence of the following sentence, the quotation is only resumed at the end of the whole work (p. 2227). The following passage has been collated with a MS of the Madhy.-yritti (Cambr. Add. 1483) called M<sup>2</sup>.

<sup>3)</sup> ਹੈਜ਼ am nerficam A. with marginal gloss nerātmakam; but the Tib. has merely ਤੌਜ਼ ਨੂੰ ਜ਼ਿਲ੍ਹੇ ਜ਼ਿਲ੍ਹੇ ਜ਼ਿਲ੍ਹੇ (142. a. 7) 'without life and bereft of life'; and our reading is confirmed by M (222 s).

<sup>4)</sup> So M.; the letters are nearly eaten away in our MS, but the Tib. ATT makes the reading certain.

<sup>5) °</sup>tā 'sārato M2.

<sup>6)</sup> cuid A. hic et infra.

<sup>7)</sup> In the Tib. the question is somewhat extended, corresponding to the text of the Çālistamba as quoted in M. and M<sup>2</sup> (= Cambridge MS of Madhy-vr.) his santah kwa bharishyāmah | ayam sawah kuta ūgatah sa itah cyutah [ityacyu<sup>o</sup> M.].

र्षड्डच्यते ऽविम्वाप्रत्ययाः संस्कारा इति । एया पूर्वात्तिक्येपेता ॥ विज्ञानं यावद्देरनेति । एषा प्रत्युत्पन्नापेता। तृष्णा यावद्वव इति । एषा ४परात्तिकापेता ४त ऊर्द्धमस्य प्रवृत्ति-रिति । पे ॥ तस्यैवं भवति । संयोगात्संस्कृतं प्रवर्तते । विसंयोगात्र प्रवर्तते । सामप्र्याः संस्कृतं प्रवर्तते । विसामय्या न प्रवर्तते । क्त वयमेवं वक्करोषड्र हं संस्कृतं विदिताश्स्य ५ संयोगस्यास्याश्च सामग्या व्यवच्छेर् कार्ष्यामा । न चात्यत्रोपशमं सर्वसंस्काराणामधि-गमिष्यामः सत्तपरिपाचनतायै । इति ॥ इदं संतेपान्मोक्छोधनं ॥

॥ इति शिन्नासमुच्चेये चित्तपरिकर्मपरिच्छेदी द्वादशमः॥ १२॥

#### XIII.

# स्मृत्युपस्थानपरिच्छेदः त्रयोद्शः ।

एवं कर्मग्यचिताः स्मृत्युपस्यानान्यवतरेत् ॥ 10 तत्राश्भप्रस्तावेन कापस्मृत्युपस्थानमुक्तम् ॥

तदेव च भेरलेशेन धर्मसंगोतिसूत्रे अभिक्ति । पुनर्परं मुलपुत्र बोधिसव एवं काये स्मृतिमुपस्यापयति । ऋषं काषः पाद्पादाङ्गलिङ्गङ्गोत्तिकोद्रनाभिपृष्ठवंशकृद्यपार्श्वपा-र्घकाकृत्तकलाचीवाद्धंशयीवाद्गुललाटशिरःकपालमात्रसमूदः कर्मभवकारकोपचितो

<sup>1)</sup> A new form, but attested by the Tib. মূব্ শ্রু ন্মুন্ ন্ম্ন্ ন্ ব্রাধ্ব (142. b. 5).

<sup>2)</sup> The present chapter follows the regular four-fold division of the subject; cf. Dh.-s. § 44 and to the authorities there quoted (p. 44) add the Pali sutta on the subject (Mahāsatipatthāna-s., Dīghan. Nº 22; tr. Warren, 353 sq. = Majjh·n. № 10 (i. p. 55 ed. P.T.S).

<sup>3)</sup> Obhāprao MS; Tib. মী'ব্ৰন্'নিই'ক্লুবৰাৰ্ব

<sup>4)</sup> The two following extracts occur also in Bodhic. tīkā IX. pp. 324-5.

<sup>5)</sup> kāyasm? B-ţ. (but see p. 401 note).

<sup>6)</sup> So MS.; pārṣukā (?) B-ţ.; cf. Poussin's note 7. The Tib. translates pārçvapārçvakā ইব'ম্বাৰ'ন্ন | ব্ৰিন্ম' (148 a 4): 'rib and scapula'; but in the Buddh.

नानात्तरणसंवात्तरप्रविवात्तरप्रात्मात्त्रस्थापामावीतभूनो । बद्धिन चात्र द्रव्यापा समबिह्ता-नि । यद्वीत । वेशरोननखर्त्तास्विचर्मपिणितवपासापुमेरोवशालसोकापकृन्मूत्रपुरोषा-माश्रयम्धिरखेरिपत्तपूर्यसिङ्गाणकमस्तकालुङ्गानि । एवम्बङ्गद्रव्यसमूर्हः । तत्कोऽत्र का-यः । तस्य प्रत्यवेत्तनाणस्यैवं भवति । ग्राकाशसमो ४यं कायः । स ग्राकाशवत् कापे स्मृ-तिमुगस्वापयति । सर्वमेतराकाशिमति पएशित । तस्य कापपरित्तानहेतीर्न भूयः क्वाचि- ६ तस्मृतिः प्रसर्ति । न विसर्ति । न प्रतिसर्तिति ॥

पुनक्तां। स्रथं कायो न पूर्वातादागतो । न परात्ते संक्रात्तो न पूर्वातापरात्तावस्थितो अन्यत्रासिद्ध[1014]पर्याससंभूतः कार्कवेदकर्कितो नायत्तमध्ये प्रतिष्ठितनूलः । सस्वासिकः (१) स्रममः । सपरिप्रकः (१) सागतुकैर्व्यवक्तिर्व्यविद्धयते काप इति देक इति भोग
इति स्रास्त्रय इति शरीर्मिति कुणप इति स्रायतनिति । स्रसारको ४वं कायो मातापि- 10
तृशोणितशुक्रसंभूतो अशुचिपूतिद्धर्भन्धस्वभावो रागदेपमोक्ष्भपविषादतस्कराकुलो नित्यं शतनपतनभेदनविकिर्णाविधन्सनधर्मा । नानाव्याधिशतसक्स्रनीत इति ॥

श्चार्यर्त्वचूटे ४ प्यान् । श्वनित्यो वतापं काषो ४ चिर्हियतिको मर्णापर्ववसान इति ज्ञाता न कापन्ते विपमपा जीवति । सारं चैवाइते । स त्रीणि साराण्याइते । कतमानि

Trigl. f. 33 b pārçulaḥ (m) is rendered \$\frac{2}{3}\square\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\tanka\

<sup>1)</sup> āvāso B-t.

<sup>2)</sup> This list differs somewhat from the similar series at 209 s supra. It begins and ends like the Pali list there cited, and like it consists of 32 numbers.

<sup>3) . . . 3)</sup> cf. 225. 4. supra.

<sup>4)</sup> vikaraņa MS.; but cf. Tib. ਨੂੰ ਮੋਪੈਸ਼ੰਸ਼ਪ (143. b. 5), and Divyāv. 180. 23 and 281. 30 where the compound is closely similar.

<sup>5)</sup> So MS. Read rishamatayā (cf. Divy. 384.19)? Tib. ਮੈ'ਮਬੂਨ੍'ਧਨੇ'ਨ੍ਲੋਂ ਮੈ'ਜ਼ੁੱਨ੍' 'does not lead a life of inharmoniousness'.

त्रीणि । कायसारं भोगसारं जोवितसारं च । सो अनित्यः काय इति सर्वसवानां दासतशिष्यवनभ्युपगम्य किङ्करणीयतीय उत्सुको भर्वात । म्रनित्यः काय इति सर्वकाय दोपवङ्करणाव्यक्तकां न करोति । म्रनित्यः काय इति जोवितेनाम्यासप्राप्तो जीवितकेतोरिप
पापं कर्म न करोति । म्रनित्यः काय इति भोगेषु तृष्णाध्यत्रसानं न करोति । सर्वस्वपरित्यागीव भत्रतोति ॥ पुनर्परं कुलपुत्र वोधिसवः काये कायानुदर्शनस्मृत्युपस्थानं भावपन् सर्वसवकार्यास्तत्र स्वकाय उपनिवधाति । एवं चास्य भवति । सर्वसवकाया मया
वुद्धकायप्रतिष्ठानप्रतिष्ठिताः कर्तव्याः । यथा च तथागतकाये नाम्रवस् तथा स्वकायधर्मतां प्रत्यवेत्तते । सो नाम्रवधर्मतानुश्रालः सर्वसवकायानिय तह्यसणानेव प्रजानातीत्यादि ॥

10 वीर्त्तपरिपृच्छापाँमप्युक्तम् । यङ्गतायं काषो उनुपूर्वसमुद्दागतो उनुपूर्वविनाशो पर्माणुसंचयः शुप्ति उन्नामायनामौ नवन्नणाँमुखरोमकूपम्नावी वर्त्नमीकवदासोवियिनवासः ।
श्रवातिशन्तुः । मर्काट्यन्मिन्नहोको । कुमिन्नविद्यसेवाद्नात्मकः । पोर्नापप्रविद्यन्त्रकृतिङ्गवंलः । उद्भवुँद्धदवङ्गत्पन्नमग्रविलीनः । मरीविवविद्यसन्मात्मकः । कर्लोविन्नभुद्यमानासार्कः । मायावद्यस्नात्मकः । राज्ञवदाज्ञावङ्गलः । श्रनुवद्वतारप्रेती । चोर्वद्विश्वस15 नीयः । वध्यद्यातक्रवद्नमुवीतः । श्रमिन्नवद्क्तियो । वधकवत् [104b] प्रज्ञाज्ञीवितान्त-

<sup>1)</sup> Senart, Mhv. i. 450.

<sup>2)</sup> 인적'권'는'정'근'건' anudarçana (with falsa lect. °nā) is added in marg.

<sup>3)</sup> kāyo MS.

<sup>4)</sup> Cf. 34. 16 supra.

<sup>5)</sup> Cf. the navadvāro mahāvaņo of the verse cited in Mil. 74.16; navadvāra of the body is pre-Buddhistic.

<sup>6)</sup> The Tib. appears to have read ocatror markatao.

<sup>7) . . . 7)</sup> These two similes occur together at Dhammap. st. 170; cf. Buddhaghosa ad loc. (Fausb. p. 336).

<sup>8)</sup> mānushye kadalistanbhaniļsāre . . jalabudbudasannībhe Yājī. III. 8.

<sup>9)</sup> Read probably anunital Tib. (국 전 전 전 'Quite void of love' (144 b 7).

10

15

रापवारः । शृन्यप्रागवदात्मिवर्ष्वतः । कुलालभागउवदेद्नपर्यतः । मूताउविद्यानाशुचिपरिपूर्णः । मेद्बस्यालीवद्रशुचिस्रावी ॥ पे ॥ त्रणावद्यदृनासिक्टणुः । शलयवतुद्गातमकः ।
शीर्णागृक्वतप्रतिसंस्त्रार्धार्यः । शीर्णायानपात्रवतप्रतिसंस्त्रार्वाकः । श्रामकुम्भवयातानुपालयः ॥ पे ॥ नदीत्यवृत्तवच्चलाचलः । मकानदीस्रोतोवन्गरणासमुद्रपर्यवसानः । श्रामतुवागार्वत्सर्वद्वव्विवासः । श्रनाश्रशालावद्यपरिगृक्तितः । चार्कपालवद्यत्वोचसाध्यः ॥ ६
पे ॥ बालदारुकववत्मत्तपरिपालयः ॥

### पुनराक्ः।

एवंविधं कायमचीतराणि । ह्याणिमानी वक्त मन्यते यः ।
प्रज्ञायमानः स दि बालबुद्धिः विष्ठायदं यीति वक्निन्वचेताः ।।
प्रप्रकारं वक्तेऽस्य नासा । वक्तं कुगन्धं वक्ते सदा च ।
चिक्तीस्तयान्गोः क्रिमिवच त्रत्तोः । वस्तत्र रागो वक्तमानता वा ॥
सङ्गारमादाय यद्या दि वालो । घृष्येद्यं यास्यति शुक्तभावम् ।
पाति त्रयं नैव तु शुक्तभावं वालस्य बुद्धिर्वितयाभिमाना ॥
एवं दि यः चीतमितर्मनुष्यः चीतं कारिष्येऽक्मिदं गरीरम् ।
मूद्यतितं तीर्यणताणिपितं याति त्रयं मृत्युवणार्चीत्तम् ॥

<sup>1)</sup> See p 210, note 3.

<sup>2)</sup> Cf S Paul's σκόλοψ τῆ σσρκί ΐνα. κολοφίζη 2 Cor. xi1 7.

<sup>3)</sup> The Kūçikā on Pān. II 4.24 cites without explanation the forms anātha-sabhā and anāthahuṭī, which would seem to be analogous.

<sup>4)</sup> jāti MS.; but Tib. (144. b. 5) এই

<sup>5)</sup> Cf. B<sup>2</sup> and Apte s. v. cillana. चिपना occurs in Marathi in the sense of the 'gum' of the eyes; and the Chinese version of the sutra (as Mr. Watters tells me) speaks of 'bleared eyes' in this passage.

<sup>6)</sup> The original sutra, as Mr. Watters informs me from an examination of the Chinese version, passes at this point into prose, and gives a list of 44 ways of regarding the body.

त्या प्रभङ्गरः। प्रस्नवन्बोधिसत्नेन कायः प्रत्यवेत्तितच्यो नव त्रणमुर्वैर्पावत् । म्रा-वासो बोधिसबेन कायः प्रत्यवेतितव्यः । ऋशीतिकिमिकुलसक्स्राणाम् ॥ पे ॥ पर्भोजनी बोधिसत्नेन कायः प्रत्यवेतितव्यः । वृक्तशृगालश्चिपिशिताधिनां । यत्नेपमो बोधिसत्नेन कायः प्रत्यवेज्ञितव्यः । मस्यिम्नायुपस्रसंघातिविनिबदः । मस्त्राधीनी वोधिमस्तेन कायः <sup>5</sup> प्रत्यवेत्तितव्यः मनपानसंभूतं इति विस्तरः॥

तत्रैव जोवं। वेदना स्मृत्युपस्यानं तु पया तावदार्यर्त्तचूडसूत्रे । इक् मुलपुत्र बोधि-सत्नो वेर्नामु वेर्नानुपश्यनास्मृत्युपस्थानं भावपन् वेरितमुखािश्यतेषु सत्नेषु महाकर्णा प्रतिलभते। एवं च प्रतिमंशिनते। तत्मुखं पत्र वेदितं नास्ति म मर्वमबवेदितप्रकृ।णाप वेद्नामु वेद्नास्मृत्युपस्यानं भावपति । वेदितनिरीधाय च सत्नानां संनाकुं संनक्षति। 10 श्रात्मना च वेदि[1054]तिनिरोधं नार्पयति । स यां कांचिद्देरनां वेद्यते तां सर्वां मक्तकरू-णापरिगृक्तितां बेर्यते । स परा सुखां वेर्नां बेर्यते तरा रागचरितेषु सबेषु मक्तकरूणां प्रतिलभते म्रात्मनम् रागानुश्यं प्रतिज्ञकाति।यदा डप्छां वेदनां वेदपते तदा देपचिर्तिषु सत्वेषु मङ्गिकरूणां प्रतिलभते म्रात्मनम्य दोषानुग्रयं प्रज्ञहाति । यदा उद्घव्वासुखां वेदनां मोक्चित्तेषु मत्येषु मक्ति तृषाां प्रतिलयते । मात्मन्य मोक्तिनुश्यं प्रतक्ति । स सुखायां 16 वेदनायां नानुनीयते । ऋनुनयसमुद्धातं चार्जयति । इब्खायां वेदनायां न प्रतिकृत्यते प्रति-

<sup>1)</sup> This form is cited by B. & R. from [M.-] Vyutp. In Mhv. III. 338. 1 Senart prefers (cf. contra varr. lectt., p. 337 ad fin.) the form prabhanguna' comparing Pali pabhanguna (also ongu).

<sup>2)</sup> This indicates the passing over of fourteen similitudes (nos. 16-28) in the original list.

<sup>3)</sup> This similitude, which recalls the famous «man ist was man isst» is no. 32 only in the full list.

<sup>4)</sup> With this extract compare and contrast (in respect of Mahayana-teaching) M. Satipp. s. § 17 = Majjh. i. 59.

<sup>5)</sup> For the parasmaip. v. Mhv. II. 314.16.

<sup>6)</sup> 지키'(기')이'지, cf. Wassiljev p. 241 (265) n. 2 'propensity', as in Pali.

<sup>7) &#</sup>x27;Removal' as in Pali, M. Vyutp. 82.6.

<sup>8) °</sup>ārpyayati MS., a sec. m.

10

चसमुद्धातं चार्त्रपेति । म्रड्डब्ह्ञासुद्धायां वेदनायां नाविक्यामतो भवति । म्रविक्यासमुद्धातं चार्त्रयति । स यां कार्सिदेदनां वेत्ति सर्वां तामित्यवेदितां वेत्ति । सर्वां तां डब्ब्ह्ववेदितां वेत्ति । मर्नात्मवेदितां वेत्ति । स सुद्धायां वेदनायामित्यवेदितो भवति । इब्द्धायां वेदनायां शास्त्रवेदितो भवति । इति स्विक्त्ययां शास्त्रवेदितो भवति । इति स्विक्त्ययां वदनायां गासिवेदितो भवति । इति स्विक्त्ययां वदनायां पद्धायां वदनायां पद्धायां वदनायां ।

म्रापात्तवमित्रिक्रियमुक्तं । इप्ख्या वेद्नया स्पृष्टः सर्वपायात्तणोपपन्नेषु सत्नेषु महा-क्रम्णामुत्पाद्यति ॥ पे ॥ मिप तु खलु पुनर्भिनिवेशो वेद्ना परियक्ते वेद्नोपादानं वेद्नोपलम्भो वेद्ना विपर्यासो वेद्ना विकल्पो वेद्नेत्यादि ॥

धर्गसंगीतिसूत्रेऽप्युक्तं॥

र्ता १००० व्याप्त । वदनानुभवः प्रोत्तः । केनासावनुभूयते ।

वेदको वेदनाइन्यः प्रयम्तो न विग्वते ॥

एवं स्मतिरूपस्येपा वेदनायां विचत्तपीः।

यया वोधिस्तया क्षेपा शाता गुद्धा प्रभास्वरा ॥

एतत्समासतो वेदनाहमृत्युपस्थानम् ॥

चित्तस्मृत्युपस्यानं तु पर्यार्यस्त्वयूरे । स एवं चित्तं परिगेवेपते । कतरतु चित्तं । 15 राज्यित वा द्रष्यित वा मुस्तिति वा । किमतीतमनागतं प्रत्युत्पन्नं वेति । तत्र यद्तीतं

<sup>1)</sup> aryayati MS.; see below.

<sup>2)</sup> This clause is also quoted in Bodhic. tīkā (IX.) 336 3.

<sup>3)</sup> Cf. Bodhic.-t., ibid.

<sup>4)</sup>  $vedan\bar{a}\ vedy\bar{a}$  Bt.; but our reading is supported by the Tib. (145 b — 146). For  $vedan\bar{a}d$  (masc. or neutr.) comp. Mhv. III. 448. 18 (var. lect.) and the Pali vedanam.

<sup>5)</sup> svabhāvataļ Bţ.; but Tib. বিস্পাস্থা.

<sup>6)</sup> This extract is quoted in Bodhic. tikā 398. s sqq. with the introductory phrase  $\bar{A}ryaratnak\bar{u}t\bar{a}dishv$  abhihitam, as if to mark a quotation from a sutra of the Ratnakūta-class, possibly the Ratnacūda. See p 235 note 1 below.

<sup>7)</sup> gavesho Bt.

<sup>8)</sup> cittam sarāgam ... sadosam ... samoham. M. Satipp.s. § 18; Majjh. i, 59 ad fin.

तत्त्तीणं । यदनागतं तद्संप्राप्तं । प्रत्युत्पन्नस्य स्थितिर्नास्ति । चित्तं कि काश्यपं नाध्या-त्मं न बिर्ह्या नोभयमत्तरे पोपलभ्यते । चित्तं व्हि काश्यपाद्वपमनिदर्शनमप्रतिषमविज्ञप्ति क्मिप्रतिष्ठम[105b]निकेतं। चित्तं कि काश्यप सर्वबैहेर्न दृष्टं। न पश्यित न द्रह्यति यत्सर्वबृद्धैर्न दृष्टं । न पश्याति न हत्त्याति । कीद्शस्तस्य प्रचारो हृष्ट्यः । स्रन्यत्र वित-5 व्रपतितया संज्ञया धर्माः प्रवर्तत्ते । चित्तं क्ति काष्यप मायासदशमभूतपरिकल्पनया वि-विद्यामुपपितं परिगृह्णाति ॥ ये ॥ चित्तं कि काष्ट्रयप नदीस्रोतःसदशमनवस्थितमुत्पन्नभ-ग्रविलीनं । चित्तं क् काश्यप दीपार्चिःसदशं क्तुप्रत्ययतया प्रवर्तते । चित्तं क् काश्यप विद्युत्सदर्शं जपाभङ्गानवस्थितम् । चित्तं क् काश्यपाकाशसदशमागतुकैः लेशिह्यिल्ला-श्यते । ये ॥ चित्तं क्ति काश्यप पापिनित्रसद्शं सर्वडुष्खसंजननतया । ये । चित्तं कि काश्यप 10 मत्स्यबडिश्रासदशं द्वब्वे मुखसंज्ञपा । तथा नीलमितकासदश्रमशुची श्रुचिसंज्ञपा। चित्तं व्हि काश्यप प्रत्यिधिकासदशं विविधकारणाकरणातपा । चित्तं व्हि श्रोबोहारपैनसदशं सदा विवर्गवेषणातया । एवं चोर्सदशं सर्वकुशलमूलमुषणातया । चितं कि काश्यप ञ्चपारामं पतङ्गनेत्रसदशम् । चित्तं व्हि काश्यप शब्दारामं संग्राममेरीसदशं। चित्तं व्हि काश्यप गन्धारामं वरारू इवाजुचिमध्ये । चित्तं व्हि काश्यप रसारामं रघावजेषभोकृ 15 चेटीसदशं । चित्तं व्हि काश्यप स्पर्शारामं मित्तकेव तैलपात्रे । चित्तं व्हि काश्यप परिगवे-ष्यमाणं न लभ्यते। यन लभ्यते तन्नोपलभ्यते। यन्नोपलभ्यते तन्नेवातीतं नानागतं न प्रत्युत्पन्नं । यन्नैवातीतं नानागतं न प्रत्युत्पनं तत् त्र्यधसमितिकासं । यच्यधसमितिकासं तनेवास्ति न नास्तोत्यादि॥

<sup>1) . . . 1)</sup> M. Vyutp. § 101. 51-53. 76.

<sup>2)</sup> opanatayā Bţ.

<sup>3)</sup> 취'지' (re-)birth, as in Pali.

<sup>4)</sup> cf. Jñanaçrī ap. Sarvadarç. p. 15 (tr. Cowell p. 20).

<sup>5)</sup> kleçopakleçair upalipyate Bţ.

<sup>6)</sup> 취디'지' (146. h. 4) Pali paccatthika 'enemy'.

<sup>7)</sup> cf. Mhv. I. 253 1-8.

<sup>8)</sup> See also the somewhat abbreviated quotation in Madhy-vr. 11. 17.

मार्यर स्वाद्रम्त्रिश्याक्। सं चित्तं परिगवेषमाणी नाध्यात्मं चित्तं ममनुषश्यति। न वन् क्षिं चित्तं समनुषश्यति। न स्कन्धेषु चित्तं समनुषश्यति। न धातुषु चित्तं समनुषश्य-ति। नायतनेषु चित्तं समनुषश्यति। स चित्तमममनुषश्यिद्याचारां पर्ययते। कुतः चित्त-स्योत्पत्तिरिति। तस्यैवं भवति घालम्बने मति चित्तमुत्ययति। तात्किमन्यरालम्बनम् । म्वय पर्वेवालम्बनं तरेव चित्तं। यदि ताबर्ग्यदालम्बनमन्यि मते । तिद्वि चित्तता भविष्य- व् ति। मय पर्वेवालम्बनं तरेव चित्तं। तत्यवं चित्तं चित्तं समनुषश्यति। न कि चित्तं चित्तं समनुषश्यति। तत्यवा न तपैवामिधार्या (106a) मैवासिधार्ग शक्यते केतुम्। न तेनैवा-दुत्त्ययेणा तरेवाङ्गत्ययं स्त्रप्टुं शक्यते। नैव चित्तेन तरेव चित्तं शक्यते द्रष्टुम् ॥ पे॥ पुन-रणरं कुलपुत्र यद्वपद्वत्तप्रदुतानवम्बितप्रचारस्य वानर्गार्गसरशस्य। पे । द्रर्गमचा-रिणो अगरीरस्य लघुपरिवर्तिनो विप्यक्तोलम्य यद्ययतनगोचरस्यायरापर्मप्रयुक्तस्य 10 चित्तस्यावस्यानांनकायता अगरणगविगर्शणं शनविकायता अवित्तेप रयमुच्यते चित्तस्य स्मृ-तिरिति॥

<sup>1)</sup> This passage is quoted in Bodhic. [ika p. 261, where the "ratnabhūta" of La V.-Poussin's transcript (v. note 3) should probably be corrected to "cūdā". Though similar in style, as we see from the foregoing extract, the Ratnakūṭa and Ratnaeūda are distinct works, and the latter is doubtless the same as the Ratnaeūda pariprechā (cf. Abhidh -koça ap. Poussin l. c.), though here called by the Tib. To not T It should however be noted that Ratnakūṭa is not only the name of one or more sūtras, but also of the division or class of sūtras to which the Ratnaeūḍa belongs (K F. 212—14, 218, Nanjio 23, 23(47)).

<sup>2)</sup> stace Bt

<sup>3)</sup> As to the spelling of this difficult word I have decided, since our text is composed of elements varying in their origin, to follow the MS. in each passage. The Tib. equivalent is unvarying, viz. 50 1 N. The MSS of the Mhv. give little help; see esp. I. 120. 10 and II. 260 is with the notes thereon. For the reading compare Tath Igataguhya-sūtra ap Madhy-vr. pp. 128-9. At p 129. 22 of that text read apparently: cram evalumbanatag cittam jvalati analambanatah çamyati.

<sup>4)</sup> tadvio MS.; but ef. Bt. and Tib (147. a 6).

<sup>5)</sup> The Tib. (147. b. 1) preserves two further similes: of a river-current and of an oil-lamp.

<sup>6)</sup> So MS.; but Tib. श्रे'वर्षेय। हुत्रायम्भे'वर्षेय', as if from सर्पा. Cf. infra निःसर 236,7.

श्चार्यात्वयमित्तसूत्रेऽप्युक्तं । विठयनायां मया योगः कर्णायः । इयं च चित्तधर्मता न विक्वातव्या । तत्र कतमा चित्तधर्मता । कतमा विठयना । मायोपमं चित्तमियमुच्यते चित्तधर्मता । यत्पुनः सर्वस्वं परित्यव्य सर्वबुद्धतेत्रपरिश्रुद्धये परिणामय[त]तियमुच्यते वि-ठपनेत्यादि ॥

## <sub>5</sub> धर्मस्मृत्युपस्थानं तु ॥

पया तावर्त्त्राक् । धर्मे धर्मानुद्रशी विक्रुव्बोधिसत्नो न कञ्चिह्रमें समुनपश्यित । यतो न बुद्धधर्मा यतो न बोधिः । यतो न मार्गो । यतो न निःसर्गा । स सर्वधर्मानिःसर्- पामिति विदित्ना उनावर्गां नीम मक्तकरूपासमाधि समाप्यते । स सर्वधर्मेषु सर्वक्रेषेषु च कृत्रिमसंज्ञां प्रतिलभते । निःक्तेशा एते धर्मा । नैते सक्तेशाः । तत्कस्य केतोः । तथा विक्रेते नीतर्धि समवसर्ति । नास्ति क्तेशानां संचयो । न राशीभावः । न रागभावो न हेष- भावो न मोक्भाव । एषामेव क्तेशानामवबोधाद्वोधिः । पत्स्वभावाद्य क्तेशास्तत्स्वभावा बोधिरित्येवं स्मृतिमुपस्थापपतीति ॥

म्रार्यर्लच्डे उप्युक्तम् । इक् मुलपुत्र बोधिसत्तस्य धर्मे धर्मानुपश्यना स्मृत्युपस्थानेन विक्रत एवं भवति । धर्मा एवोत्पद्यमाना उत्पद्यते । धर्मा एव निरुध्यमाना निरु15 ध्यते ॥ न पुनर्त्र काश्चिदात्मभावे सत्तो वा जीवो वा जनुवा पोषो वा पुरुषो वा पुरुषो वा पुरुषो वा पुरुषो वा मनुजो वा यो जायते वा जीर्यते वा ध्यवते वोत्पद्यते वा । एषा धर्माणां धर्मता । यि समुदानीयते । समुदानीयते । समुदानीयते । समुदानीयते । समुदानीयते । समुदानीयते । समुदानीयते ।

<sup>1)</sup> ņīyam MS.

<sup>2)</sup> For atraiva; i. e. in the same sutra 37777778. The same passage is quoted in Bodhic. tīkā (IX.) 339. 8-11.

<sup>3) °</sup>ānupaçyī Bţ.

<sup>4)</sup> om. Bt.

<sup>5)</sup> pratilabhate Bt.

<sup>6)</sup> This form occurs in the similar enumeration at M. Vyutp. § 207.

यत्ते तादणाः समुद्गगाच्क्ति कुणला वा ऽकुणला वा [106b] मेनिज्या वा । नास्ति धर्मा-गाां समुद्दानेता । न चाक्तुकानां धर्माणां काचिड्डत्पत्तिरित्यादि ॥

तत्रिवारः। स विभवहम्भीरानिष धर्मान्प्रत्यवेतमाणस्ता सर्वज्ञतावोधिचित्तानुस्मृति न विज्ञकृति॥

## मार्पललितविस्तरसूत्रेश्युक्तम्।

Б

संस्कार् ग्रनित्य चद्युवा चानकुम्भोपनभेर्नात्मकाः । पर्वे लिंगवाचितोपनाः पंश्रुनगरोपनता च कालिका ॥ संस्कार् प्रलोप धार्ममे वर्षकालि चलितं विलेपनं । निर्वे त्र्यां सवालुकं प्रत्यवाधीन स्वभावद्वर्वलाः ॥ संस्कार् प्रदीप चर्चिवत् विप्रज्तपति निरोधधर्मकाः । ग्रनविद्यतमाकृतीपनाः पेनिपिण्डावर्सार्ड्वलाः ॥

10

<sup>1)</sup> I preserve the à of the MS. (cf. ăningya) though in Mhv. āninga and āningya occur as adj.

<sup>2)</sup> This extract has been collated with two Cambridge MSS, Add. 2195 (the oldest MS. known, called C) fol 86 b and Add. 2191 (D.) f. 83. c. It has also been compared with Foucaux's text (p. 158) and translation (p. 172), with the printed text (P.) p. 209. 2 and with the extracts in the Bodhic.-tika (B!) 341.

<sup>3)</sup> Metre: Vaitühya with the first syllable of the second pāda regarded as common (āmākāmbho, sārtāsāmsko).

<sup>4)</sup> So C. P. Leraka A. Tib. (118. b. 7) with which Foucaux's text agrees) FN. Possibly the meaning is 'trick' or 'charm; 'la fortune empruntée à un autre'
Foucaux

<sup>5)</sup> i. c. dharm' inc; cf. p. 47, n. 4,

<sup>6)</sup> lepane A. After the caesura --- for the more usual ---. kāli tāñca lepanām C.

<sup>7)</sup> So all the MSS.

<sup>8)</sup> Compare Bodhic. țīkā 341. 15 sqq. (cf. p. 402).

<sup>9)</sup> Scan phēna. The reading phalapiņda in Mdhy.-vr. 205. s, 10 cited by Poussin p. 402 is erroneous; cf. M.-Vyutp. p. 43, n. 2. A similar corruption (phana) is found also in C.

5

संस्कार निरीक् शून्यकाः कदलीस्कन्धसमा निरीत्तर्तेः। मायोपम चित्तमोरूना बालोछापनि तीमुष्टिवत् ॥ रेतुमि च प्रत्ययेभि वा सर्व संस्कार्गतं प्रवर्तते । म्रन्योन्यप्रतीत्यकेतुतः तदिदं वालजनो न ब्ध्यते॥ यय मुञ्ज प्रतीत्य वल्बजं रुज़् व्यापामबलेन वर्तिता । घटिपस्न सचक्र वर्तते तेष्ठेवैनाशु नास्ति वर्तना ॥ त्रष्ट सर्वभवाङ्गवर्त<sup>(5)</sup> मन्यें।न्योपचयेन निःभ्रिता। एकेकण तेष वर्तनी पूर्वापरात्रतो नोपलम्यते ॥ वीतस्य मतो पद्याङ्करो न च यो वीत स चैव मङ्करो । न च मन्य ततो न चैत्र तत् । एवमनुच्हेद् म्रशास्रत धर्मता॥ 10

<sup>1)</sup> So A. a sec. manu, a reading greatly preferable to that of Raj. Mitra w(ith wh. C. agrees) or of Poussin, as it corresponds with the Tib. 지方미지지 "quand on l'examine".

<sup>2)</sup> See Poussin p. 341, n. 12. C.'s reading -uktā (for riktā or rktā) explains the origin of  $ulk\bar{a}$  in P.

<sup>3)</sup> So rightly (for metre) C.; for lengthened u (in finals, however) compare p. 216, n. 8 above.

<sup>4)</sup> So A; for var. lectt. cf. Bt. C. with P.

<sup>5)</sup> All the MSS, have ont (oint C. Bt.), here and below, as contrasted with onā above; cf. contra Poussin, p. 342, n. 2.

<sup>6)</sup> anyamanyopa C. P. Poussin's correction to oppacaya is not supported by the Tib., wh. has 준기자기.

<sup>7)</sup> So A. C.; cf. Poussin p. 342, n. 1. teshu P. D.

<sup>8) ---</sup> for --- (normally ---; see above); scan tato or read tata with C.; orantanta D. orantam P.

<sup>9)</sup> The two following stanzas and also the three (239.6-10) cakṣuç cao are marked for omission (but not obliterated) in the MS.(A.), and are accordingly omitted in the transcript. Possibly their exclusion was due to some reader of the Bodh.țīkā, where (with many others) they are omitted Their omission is however not sanctioned by our Tib. version (148. b. 5), which agrees throughout with Foucaux's Tib. text of the Lal.-v. As to an omission in the Tib., see below, p. 240.

<sup>10)</sup> sati syāt marg.

<sup>11)</sup> so vijasya A.

<sup>12)</sup> samkramas tu na cintyali marg.

<sup>13)</sup> All the texts of the Lal.-v. omit anya, and are otherwise corrupt. The

5

10

संस्कार् यविकप्रत्ययाः ते चे संस्कार् न सन्ति तवतः ।
संस्कार् यविक चेविक शून्य एते प्रकृती निर्वेक्ताः ॥
मुद्रात्प्रतिमुद्र दश्यते गुद्रसंक्तान्ति न चोपलभ्यते ।
न च तत्र न चेव सीन्यतो एवं संस्कारिनुच्क्रिशाणताः ॥
चतुष्ठा प्रतात्य द्वीपनः चेतुं विज्ञानिक्तेपनायते ।
न च चतुष्य द्वानिम्नितं द्वपसंक्रान्ति न चेव चतुष्य ॥
निरात्म्यगुशींक धर्मिने ते पुनर्तिति शुभाश काल्पनाः ।
विपर्तितनमदिकाल्पनं चतुर्वित्तान ततोपन्नायते ॥
विज्ञान निर्वेधसंभवं विज्ञ उत्पाद्च्यीयं विपर्यति ।
धीनिक्ति गतननामतं सून्य मानोपने मिनि प्रवित्त ॥

nhose residing of 1, is fally confirmed by the sen o, and by the Tib texts, which have:  $\frac{1}{2} = \frac{1}{2} = \frac{1}{2}$ 

<sup>1)</sup> le, le sau el o C. D. P.

<sup>2)</sup> So C; cett. (contra metrum) off.

<sup>5)</sup> So A. Bt. (3124) and Tib; all the Lai -v. texts are corrupt.

i) The reading of Be evaim) samelära we)cheda çüçentäh is metrical justifiable, but is unsupported by the Tib, which implies anuccho and a-gaçeo. If the above reading be accepted, we must read and some ētū(iii) saṃslār' anū(c)ched' ūçāçeo. The reading of C. D. samelārānuo becomes thus the unmetrical correction of a scribe who did not understand the Pali-Prakritic chision

<sup>6)</sup> pratirüpatoh sadā A.

<sup>6)</sup> cal shur MSS.

<sup>7) 1.</sup> e nairātnya-açubhāç ca (cf. Tib.) dharmā ime. dharmi ye C. D. P.

<sup>8)</sup> Scan tê (---- for ---). For this reading (confirmed by Tib.), C. D. P. have na punaro.

<sup>9)</sup> na vijūāna virodho A.

<sup>10)</sup> vijnanotpadaº C. A.

<sup>11)</sup> alahangatam A.

<sup>12)</sup> So A., with Tib.; C. D. P. have the corruption yo vipo.

म्रर्णिं पेष [107a] चोत्तरार्णिं कृत्तव्यायामत्रयेभि संगतिं। इति प्रत्ययतो ४ग्नि जायते जातु कृतुकार्प् लियू निमध्यते ॥ म्रथ परिडतु कश्चि मार्गते कुत यमागत कुत्र पाति वा। विदिशो दिशि सर्व मार्गतो न गतिनीप्यगतिश्च सभ्यते ॥ स्कन्धायतनानि धातवः तृष्ण श्रविष्या इति कर्मप्रत्ययाः। б सामग्रित् सलसूचना सा च परमार्थत् नोपलभ्यते ॥ कारठोष्ठ प्रतीत्य तालुकं जिन्ह परिवर्तिर्वितिं म्रतरा। न च कएठगता न तालुकैः म्रतीर केल तु नोपलभ्यते॥ सामग्रिप्रतीत्यतम् सा वाचमनबुद्धिवशेन निम्रारी । मनवाच ऋदश्यद्वपिणी बाह्यतोऽभ्यत्तरि नोपलभ्यते॥ 10 उत्पारव्ययं विपश्यतो वाचमतवोषस्वरस्य पणिउताः। त्त्रियांकां वर्शिकां तदीदशीं स्ववाचः प्रतियुतकोपमाः॥

<sup>1)...1)</sup> Accusatives governed by paçyati in last stanza; unless pratyayato is to be understood as equivalent to pratītya in the similar passage below (l. 7).

<sup>2)</sup> laghu C. P.; oghur Bt, corrected by Poussin to oghum. Cf. 216, n. 8.

<sup>3)</sup> yam for ayam; Tib. (both versions)  $Q_{1}^{2}Q_{2}^{2}$  Poussin's yo = vayu seems far-fetched.

<sup>4)</sup> So A.; nāgati nāsya gatiç ca C.P Bt The Tib. must have had some reading nāgatir (translated as if na āgatir) nāpi gatio.

<sup>5)</sup> avidyā ti Poussin, for metre; but trīshņā āvīo (----) is not more irregular for --- than --- noted above. With vidyo compare advo at 195.16.

<sup>6)</sup> Poussin, omits this word for metre; but see last note.

<sup>7)</sup> At this point ends chapter XIII in our Tib. version; and also the citation from Lal.-v. in Bt.

<sup>8)</sup> avartti (omitted in defiance of metre by C. P.) apparently stands for avartate. Foucaux: 35' 'naît'.

<sup>9) %</sup> as tu MSS. P.

<sup>10)</sup> B2 quotes the meaning 'empty' for this. Foucaux's Tib. translator appears to have read kshanikā-rasikām.

<sup>11)</sup> sarvārthāç ca A.

Б

10

15

यव तस्ति प्रतीत्य दारु च व्हरतः यापानत्रपेभि संगतिन् । तणवीणमघोपकाहिभिः शब्दो निश्चरते तहस्यः॥ चय परिद्रत कांचा मार्गते कुतो उपनागत कुत्र पाति या। विदिशो दिश सर्वमार्गतः शब्दमनागमनं न लभ्यते ॥ तव केतिंग प्रत्यवेगि च सर्वसंस्कार्गतं प्रवर्तते। योगी पुन भूनदर्शनात् शुन्य संस्कार् निरीक् पश्यति ॥ स्वान्धायतनानि धातत्रः जन्यग्रध्यात्मिका ग्रन्यत्रात्वकाः । सत्रात्वविविक्तनाल्याः धर्माकाणस्वभावलत्त्वाः ॥

सीननावव्याकर्गो<sup>८</sup> पुतान्॥

जुन्या ग्रनानका धर्नाः नान किं परिपुटक्विन । गृन्यता न द्याचिद्वा न नागा नापि रातसाः॥ मनुष्या वारननुष्या वा सर्वे तु एष विकाते। नाता कि नामता शुन्या नाति नाम न विव्यते ॥ चनागजाः सर्वे धर्नाः नासा तु परिदीपिताः ॥ यो कि स्वभावो नामी वे न स दृष्टी न च स्रुतः। न चीत्पन्नी निरुद्धी या अस्य नामेक् प्टक्सि॥ व्यवकारवातं नान प्रत्तप्तिनानदर्शिता। रलचित्रो खायं नामा रलोत्तनपर उति ॥

॥ इति जित्तासमञ्जवे स्मरयुपस्थानपरिच्छेदस्त्रपोटणः॥

<sup>1)</sup> ontra C. P. ontri A.

<sup>2)</sup> cf. note 21 supra.

<sup>3)</sup> satvā ritiktam anālayāķ C. D. P; the Tib. (Foucaux, text 160. 13) implies a reading like ours, which must be understood: sarv' ātmarivikt' anālayāķ.

<sup>4)</sup> This quotation is not reproduced in the Tib. version, in which the Chapter ends at the point above noted. The work now cited is apparently not known, unless it be identical with the original of K. F. p. 256, no. 8

#### XIV.

# ग्रात्मगावपरिष्रुद्धिः परिच्छेरश्रतुर्दशः ॥

उक्तानि स्मृत्युपस्यानानि । एवं योग्यचित्तो देशमु दिनु शेष[1071]स्य जगतो दुष्ख-मागरोद्धरणाभिनंत्रोध्युपयो च्योनेपैर्यत्तत्रैकाल्यसर्वधर्मवशवर्तिवापैव तु पुनः संवधर्म-ह शून्यतानेपेतरेत् । एवं कि पुद्रलश्रून्यता सिद्धा भवति । ततश्च हिन्नमूलवात् क्तेशा न समुद्दाचरित्त ॥

यवोक्तनार्यत्वागतगुन्धमूत्रे । तैयवापि नान जात्तमते वृत्तस्य मूलक्वित्रस्य सर्वजा-खा पत्रपत्ताजाः शुर्यातः । स्वमेव जात्तमते सत्कायदृष्युपजमातसर्वक्रेषा उपज्ञान्य-त्तोति ॥

10 प्रूचताभावनानुशंसास्त्रपर्वताः॥

यया तात्रज्ञन्द्रप्रदीपमूत्रे । सो उसी छित न जातु त्रशती सुगतानां । सोऽसी ब्रूह्तन जातु इस्त्रिणां वशनेती ।

<sup>1...1)</sup> The Tib. (149.a.6) seems to imply a reading like yogyacittatay $\bar{a}$   $c\bar{a}n$ -yat $\bar{a}m$ , omitting the intervening and rather complicated phrase.

<sup>2) °</sup>mā.

<sup>3)</sup> This passage is also quoted in the Bodhic.-tika (IX.) 317. 21 and Madhy.-titi 129. 7.

<sup>4)</sup> So A. The word is both neuter (as in Skt.: cf. Bodhic.-t., 1. c., note 8) and masc. in Pali.

<sup>5)</sup> Metre = ---- | --- | not identified, but corresponding with the first pada of Upasthitapracupita. As to the sutra see Taranatha, tr. Schiefner, p. 156.

<sup>6)</sup> sīkshāsu (?) marg. (gloss.).

<sup>7)</sup> Tib. A reject'. qu. correct trasyate?

5

10

सो असी सासनि प्रोति विन्द्ते सुगतानां ।

योऽसी धर्मस्वभाव ज्ञानती सुप्रशास् ॥

सोऽसी नेक् चिरेण भेष्यति द्विष्ट्न्द्रः ।

सोऽसी वेक्यभिपम् भेष्यते सुखदाता ।

सोऽसी वक्यभिपम् भेष्यते सुखदाता ।

योऽसी उद्धार्र शल्य सर्वशी द्विचिताना ।

योऽसी धर्मस्वभाव ज्ञानती सुप्रशास् ॥

सोऽसी तात्त्रिवलेन उद्धतो नरचन्द्रः ।

सोऽसी लोष्टवाद्य तादितो न च कुट्यो ।

सोऽसी क्वियति मङ्गद्वशो न च कुट्यो ।

सोऽसी क्वियति मङ्गद्वशो न च कुट्यो ।

योऽसी धर्मस्वभाव ज्ञानतो सुप्रशास् ॥

नामी द्वर्गतिषू प्रतिष्यती मृत्वयञ्चन ।

वित्यं लत्तार्थिरि भेष्यती म्रिवसा इमि नित्यं ।

पुरतः सो सुगतान स्वास्यती स च प्रूर् । इत्यादि ॥

भगवत्यानप्युत्तं। पुनर्परं शारिपुत्र बोधिसत्तेन मक्तितत्वेन बुढकावं निष्पाद्पि- 15

<sup>1)</sup> So the MS. (which has been corrected here) against metre and sandhi. A short syllable such as ca has dropped out.

<sup>2)</sup> MS., as usual, dushkho.

<sup>3)</sup> kshubhī or kshusī MS The Tib., both here in and at the end of the previous line represents some form equivalent to kshubhyati — মৃত্যুম্.

<sup>4)</sup> i.e.nityam anutyanjana lakshaṇadhārī The Tib. has (149.b.4) | रेवेव्सापर प्रवासिक्षापर विद्यास्त्री प्राप्त । ह्वा ठुं (= nityaṃ)°.

<sup>5)</sup> AF5 'conspicuous' (149.b 5.). A derivative from V pac 'vyaktikarane' (D h p.), a root not hitherto found uncompounded.

<sup>6)</sup> Compare the closely similar language of the extract from the Mahatī Prajūāpāramitā, f. 120a infra.

तुकामेन द्वात्रिंशन्मकृषुकृषलत्तपान्यशिति चानुच्यञ्जनानि प्रतिलब्धुकानेन सर्वत्र जान्ति जातिस्मर्तां बोधिचिताविप्रपाशतां वोधिसत्तचर्याश्मंप्रमोपतां प्रतिलब्धुकामेन सर्वपापानित्रपापसकृषान् विवर्जयितुकानेन सर्ववुढ्वोधिसत्तकत्याणिनत्रापयारागिर्वितुकानेन सर्ववान्यपापानित्रापयारागिर्वितुकानेन सर्ववान्यपापानि शोधियतुकानेन सर्वध- क्ष्मानावर्षातां प्रतिलब्धुकामेन प्रज्ञापार्गितायां शिवितव्यं। पुनर्परं शारिपुत्र बोधिस- तेन मकृतितेन ये दशसु दिनु वृद्धा भगवत्तित्वश्चित ते ने वर्ण भाषेर्। 108 श्वितित्र प्रज्ञापार्गितायां शिवितव्यं। पुनर्परं शारिपुत्र वोधिसत्तेन मकृतित्वनेकिवित्तोत्पादेन पूर्वस्यां दिश्चि गङ्गानदीवालुकोपनान् लोकधातून्समितिक्रामितुकामेन । पे । एवं सर्वित्नु प्रज्ञापार्गितायां शिवितव्यमित्यायाति विस्तरः॥

तत्र यद्या निर्तात्मानद्य सर्वधर्माः । कर्नफलसंबन्धाविरोधस्य निःस्वभावता च यद्यादृष्टसर्वधर्माविरोधसः । तद्या पितृपुत्रसमागने दृष्टितम् । पर्वधातुर्यं मक्तरात पुरुषः
पर्म्पर्धायतनः । म्रष्टाद्शमनउपविचारः । पर्वधातुर्यं मक्तरात पुरुष इति । न खलु पुनरेतजुक्तं । किं वैतत्प्रतीत्योक्तं पाउमे मक्तरात घातवः । कतने पर् । तज्यया पृथिवीधातुर्द्धातुस्तेत्रोधातुर्वायुधातुराकाश्रयातुर्विज्ञानयातुस्य । इमे मक्तरात पर्धातवः ॥ यावत्
पिउमानि मक्तरात स्पर्शायतनानि । कतमानि पर् । चतुः स्पर्शायतनं द्वपाणां दर्शनाय ।
स्रोत्रं स्पर्शायतनं शब्दानां स्रवणाय । स्राणं स्पर्शायतनं गन्धारामात्राणाय । तिन्द्वा स्पर्शायतनं रसानामास्वादनाय । कायस्पर्शायतनं स्प्रष्ट्व्यानां स्पर्शनाय । मनःस्पर्शायतनं धर्माणां विज्ञानाय । इमानि च मक्तरात पर् स्पर्शायतनानि ॥ पे ॥ स्रष्टाद्शेने मक्तरात्न मनउपविचाराः । कतने अष्टाद्श । इक् युक्षयञ्चतुषा द्वपाणि दृष्दा । सीननस्यदीर्ननस्योपितास्थानी20 यान्युपविचरति । एवं स्रोत्रादिषु वाच्यं । तेन प्रत्येक्तिनिन्द्रपर्येद्न सीननस्यादित्रयाणां

<sup>1)</sup> cf. 30. n. 3 supra, also Senart, Mhv. III. 472. The Tib. has 리카지그

<sup>2)</sup> This passage is cited in Bodhic.-‡īkā ('B') 326 fin — 323.

<sup>3) ... 3)</sup> The readings of B. are defective throughout these clauses.

भेदा(है) छाद्रश गनउपविचारा भवति । ये । वातमद्य मन्तराज्ञाध्यात्मिकः पृथिवीधातुः । पत्निश्चिद्दिनन्कापे अध्यातमं वाकखंदैवं खर्गतमुपात्तं।तत्पुनः कतनत्। तत्यवा। केशा रोनाणि नखा दत्ता इत्यादि । ययनुच्यते अध्यात्मिकाः पृथिवीधातुः ॥ कातमञ्च मन्त्राराज बाह्यः पृद्यिबीधातुः। पतिकाञ्चिद् बाह्यं कक्खटतं खरुगतमन्पात्तमपम्च्यते बाह्यः पृद्यिबी-धातुः। तत्र मक्।राज्ञाध्यात्मिकः पृथिवीधातुरुत्पचमानो न कुतिश्चिदामच्कृति निरुध्य- ६ मानो न द्वाचित्सेनिचयं गव्हति । भत्रति मक्।राज्ञ स सनयो (१०८४) यत्स्त्री मध्यात्ममक् स्त्रोति कल्पपति । साव्यात्ममन् स्त्रोति कल्पपिता विक्धी पुरूषं पुरूष इति कल्प-यति। सा विर्ह्धा पुरुष पुरुष इति कल्पियता संरक्ता सती विर्ह्धा पुरुषेण सार्ध संयोगमाञाञ्जते । पुरुषा उट्यध्यातमं पुरुषो उस्मीति कल्पपतीति पूर्ववत् । तयोः संयोगा-काड़्या संयोगों भवति । संयोगप्रत्ययात्यात्याताः वायते । तत्र मक्त्राव यद्य संकल्पों पैद्य 10 संगल्पियता । उभयमेतन संवियते । स्त्रियां स्त्री न संवियते । पुरुषे पुरुषो न संवि-यते । इति स्वसनसद्भाः संजल्पो ज्ञातः । सो ४पि संगलपास्वभावेन न संविखते । यद्या संगलपस्तया संयोगो ४पि यललमपि स्वभावेन न संविद्यते । यद्य स्वभावतो न संविद्यते तत्यायं वाकखरतं रानिपयति । इति दिः नद्यागात्र संवालयं ज्ञाता वाकखरतं वैदितव्यं [पर्या] बक्क्वरत्नमुत्पचमानं न कुतश्चिद्गमच्छ्ति । निर्ह्णध्यमानं न क्वचित्सनिचपं मच्छ्- 15 तीति । भत्रति मङ्ग्राज समयो यर्गं कायः एमशानपर्यवसानो भत्रति । तस्य तत्ककखटलं संज्ञािखगानं निरुध्यमानं न पूर्वा दिशं गच्छति । न द्विणां । न पश्चिमां । नोत्तरां । नोर्धे । नाघो । न त् विदिशं गच्छति । एवं नक्।राज्ञाध्यात्मिकः पृष्ठिवीधात्र्र्रष्ट्यः।भवति मक्।-

<sup>1)</sup> supplied from B.

<sup>2)</sup> khakhho Poussin, who compares the kharatvam of Pancakrama I. 61 and M. Vyutp. ci. 6. Ci. et Mhv. I. 339.16 (where both kakhhatatva and kharatva occur), Divy. 518.2 (khakkho) and Pali kakhala (Dh.-sni § 648) In non-Buddhistic Sanskrit the word appears to occur only in Harsha-c. (Thomas, JRAS. '99. p. 494).

<sup>3)</sup> yaç ca sanıkalpate B.

<sup>4)</sup> omitted in A.

<sup>5) . . 5)</sup> This clause is omitted in B. and Tib.

राज स समये। यदाकाणीभूने लोकसंनिवेशे ब्राह्मं विमानं मंतिष्ठते महार्बनयं। तन्नहा-(त वाक्खटवम्त्यवामं न कृतिशिद्गव्हिति । चक्रवाडमङ्गचक्रवाडाः संतिष्ठते दृष्ठाः सारा एकवना वज्ञनयास्तेयानाये कव्ख्यत्वम्त्ययमानं न कुराज्ञिद्गच्छ्ति । स्नेर्वः पर्वतराज्ञानी गुगंधरा निनिधरा ईशाधारी धावत्कालपर्वताः सन्तिष्ठते । सर्वेद्य त्रिसाक्-ः स्रनकानाक्त्रो लोक्यानुः संतिष्टते । चनुर्शातिर्वीतनमक्त्राण्युदेवेन । मध्ये चाष्ट्रपष्टि यात्रनगतमक्त्रं मक्त्रवृधियो मंतिष्ठते । तर्पि मक्त्रात्त अक्खरवं समुर्गाच्क् कुतिश्चि र्गाच्छ्नि । भवति मस्त्रात स मगरो पदा ४० लोकः संवर्तते । तर्थं मस्त्रपृथिवो [109≥] ग्रांग्रना वा दत्त्वते अदिया ज्ञिग्यते वायुना वा विकार्यते । तत्त्वा ग्रांग्रना द्ख्यनानाया गिष्र्ति न प्रजायते तत्त्ववा अपि नान मिर्पयो वा तैलस्य वा अग्रिना द्ख्यमानस्य न न-10 पिर्न ह्यापिका प्रकारते र्वनेवास्यास्त्रिमाङ्ब्रमङ्गामाङ्ब्रामा लोकघातोर्ग्यमा द्ख्मा-नाया नेत्र मांपर्न ङ्पिकाचिश्रष्टा प्रजायते । स्वमदिलंबणविलयबद्यपुना वैर्म्भवाता-भिक्तग्रवासवन्य्यिक्यां न किविद्विधिष्टं प्रवायत इति यवते। तत्र नकारात पृथिवी-द्यातीतृत्वादी अप प्रत्यः व्यवी अपि प्रत्य उत्यत्नी अपि पृथिवीयातुः स्वभावपूर्य । इति क्ति मक्तितः पृथियोधातुः पृथियोधातुवेन नोपल-गते अन्यत्र व्यवकातृत् । तो अपि व्य-15 वक्ति न स्त्रो न पुरुषः । र्वनेवेनन्मकृतित ययाभूनं सम्वक्प्रत्तवा द्रष्टळे । तत्र कत-नी ४व्यातुः । वरिद्नास्मिन् वापि ४व्यात्मं प्रत्यात्मनापः । घव्यातं । यत्वं ख्रेव्हः । झ्रेव्हः गतं म्नेक्तं हवचनुपगतनुपातं ॥ तत्पुनः कतनत्। तववा। ग्रेंमु स्वेदः विदः सिङ्गणकं

<sup>1)</sup> The exact form seems doubtful. See M.-Vyutp. § 194.5 and Minaer's crit. note ad loc. with the whole passage. Compare also Mhv. II. 300. 17-12 and Jat. VI. 125, 13.

<sup>2)</sup> Mhv. L 196. 2.; Pali ubbedha.

<sup>3)</sup> oan MS.

<sup>4)</sup> The form charika (from kshara) occurs in Pali and at Mhv. IL 325. 9 (E.ashim chārikām rā) ubi varr. lectt. cchāyi rā, cchā īkā rā.

<sup>5)</sup> Divy. 105.25. The Pali form is Verambha (Jat. III. 255.6 or (si vera lect.) cba (ibid. III. 484. 10, 21). Cf. J. P. T. S. 1834. p. 101.

<sup>6)</sup> Cf. 209. 9-11 supra.

वजा लसीका मन्ना मेरः पित्तं शेष्मा पूपः जोगितं तीर् प्रस्नाव इत्यादिर्पमुच्यते स्राध्या-तिगको बच्धातः। पे।। भवति मक्त्रारात्र स समयो यतिप्रयं रष्ट्रा बसु प्रवर्तते। दुब्खेन चा-भ्याकृतस्य धर्मसंवेगेन वा अभु प्रवर्तते । वातेन वा अति प्रस्यन्दते । यावत्स मन्हाराज्ञा-च्यातुर्न कुतिश्चिदागच्छिति । भवति मङ्गिराज्ञ स समयो यदाध्यात्मिको उच्यातुः परिश्रु-ष्यति । स परिण्यानिराध्यमानो न बाचिद्रच्कृति । पे । विवर्तमाने बल् पुनर्लोके सम- ६ त्ताद्वात्रिंगतपरला मध्यमाः संतिष्ठते संस्थाय सर्वात्रतः । त्रिसाक्ष्मक्।साक्षं लोक-धात क्वाइयत्ति । यतः पञ्चात्तर्वारुपानीपाधीरी देवी वर्षति । एवं पञ्च गन्नप्रमेकी देवी वर्षति । पत्ताच्छित्रधारः । पत्त स्यूलिबन्डचाः । तत इयं मक्तपृथिवी यावद्वसालोकाद्वद-केन स्पादा भवति । स गरु। राज तावान्यक्षान्यात् कृत्यवायाने न युति शिद्याग्व्कृति । भवति मन्त्रारात्र स समयो पर्य लोकः सवर्तते । संवर्तमाने छल् पुनर्लोको हितोपरिय सूर्य- 10 स्य प्राइर्भावी भवति । द्वितीयस्य सूर्राण्यार्श्वस्य लोके प्राहर्भावाहत्साः सर्राप्ति कुनव्यश शुःयत्ति । एवं तृतीयस्य गक्तिता गक्तानयः । चतुर्वस्यानवतप्तं मक्तासरः सर्वेणा सर्वमुच्छ-ब्यति । चतुर्वस्य सूर्यस्य प्राद्वर्भावान्यक्।सनुद्रस्य योजनिवायप्युद्वा परिवायं पर्यादान ग-च्क्ति । दियोत्रनिकमपि त्रिचतुःपसद्शिवंशति-त्रिंशचल्रािर्शन्यचाशयोत्रनिकमपि पात्रच्यािर्जाचीत्रनसरुसम्द्यानविष्टि भवति । याविद्तालमात्रं । पावत्वागुरुमात्रं । 15 याबद्रीव्पर्मात्रगुर्कानवणिष्टं भवति । भवति मराग्रात स समयो यन्मकासमुद्रे पृथितपृथि-तान्यविष्टानि भवति । पे ॥ भवति मक्रार्ति स समयो यन्गक्तसमुद्रे उङ्गलिस्नेक्मात्रम-प्युद्वं नाविष्ठष्टं भवति । स मक्त्रात्रात्र तावानव्यातुर्निकृत्यमानो न क्विचेद्रव्कृति । पे । तस्य खलु पुनर्मक्।राजाव्यातोतृत्पादो ४पि पून्यः। व्यपोअपि पून्यः तिछत्रपि सोऽव्यातः

<sup>1)</sup> Name of a Naga in M. Vyutp. § 168.24. The other names seem not to occur.

<sup>2)</sup> This passage is closely related to Aig-u. VII. lxii. §§ 3—6 (PtIV. p. 100) Plurality of suns was a common notion from Vedic times onwards: cf. Rv. X. 88. 18 et al ap. B. R. s. v. sūrya Other parallels from Pali sources may be found in Minaev's article in Zap. IX. 213. 99.

<sup>3)</sup> The fluid in a finger-joint is probably meant. The Pali has angulipabba-mattam . . . udalam.

स्वभावष्रून्य इति क्ति मक्त्राताब्धातुर्ब्धातुवेनोपलभ्यते उन्यत्र व्यवकारमात्रात् । सो-र्णप व्यवकारों न स्त्रों न पुरुषः पूर्ववत् ॥ ॰ ॥ त्राध्यात्मिकस्तेजोघातुः कतमः ॥ यत्कि-चिद्स्मिन्काये तेत्रस्तेज्ञोगतमूब्मगतमुपगतमुपात्तं । तत्पुनः कत्मत् । वेनायं काय म्रात-प्यते संतप्यते । येन वास्यासितपीतखादितानि सम्यक्सुखेन परिपाकं गच्छ्ति । यस्य ङ चोत्सद्बाङ्यरितो र्व्यार्त इति संख्यां गच्छ्ति ॥ पे ॥ बाख्यस्तेनोघातुः नतमः । यहास्य तेज्ञस्तेज्ञोगतमूप्मगतमुपगतमुपातं । तत्पुनः कतमत् । यन्मनुष्या ऋरणीसङ्गतेभ्यो गर्न-लसक्गतेभ्यो वा गोमपचूर्णेन वा कार्पासिपचुनावासमन्वेषत्ते पद्वत्पनं ग्रानमीप दक्ति यामप्रदेशमपि दक्ति याबद्दीपं वा कलं तृणानां वा दावं वा काष्ठं वा याबदक्न्यरैती-त्यादि । तत्र मक्रिताध्यात्मिकस्तेत्रोधातु तृत्पचते न कुतश्चिद्गम्ङिति नि तृध्यमानो 10 न क्राचित्संनिचयं गच्कृति। र्ज्ञत स्थभूवा भवति भूवा च प्रतिविगच्कृति स्वभावर् स्थित-बात् ॥ १॥ एवं पत्निश्चिद्दिमन्कापे वायुर्वायुगतं लघुवं समुद्दीरणवं । तत्युनः कातमत् । तबवा ऊर्धेगमा वायवो ४घोगमाः पार्श्वाद्ययाः पृष्ठाद्ययाः कुलिगमाः शस्त्रकाः [110 a] न्रकाः मूचकाः पिप्पलका वाताष्ट्रोला वातगुल्मा म्राम्नासप्रमासा भङ्गानुसारिणो वा-पर्व इत्यादि । सत्ति वर्ह्मि पूर्वे वायवो दतिषाः पश्चिमा उत्तरा वायवः सर्वसः ग्रर्वसः 15 परीता मर्द्रता वापव इति । भत्रति मर्हाराज स समयो पन्मकृतिवायुस्यन्धः समुद्रागतः ।

<sup>1)</sup> shmāga° MS., hic et infra.

<sup>2) &#</sup>x27;Excess' Tib. (153. b. 3) 円寸 並句: cf. Mhr. II. 319. 21.

<sup>3)</sup> The original reading is indistinct. The middle syllable has been corrected in the margin to  $rd\bar{u}$ . The Tibetan has  $\bar{z}$ , 'grass'. garmut and garmud occur as plant-names, the former meaning also a kind of grass. garalam transvile occurs in Hemac.

<sup>4)</sup> Cf. sücibhir ita nistodaḥ Suçr. Nid. I. 10 (on diseases from tāta).

b) °tăsth° MS. See Suçr. Nid. I. 22. ashthīlāvad ghanam . . . unnatam ' vātāshthīlām vijānīyād.

<sup>6)</sup> vāpaya MS.; but 👼 ངདན་ Tib.

<sup>7)</sup> Divy. 227.4; cf. Gh. s. v. mahanto ad fin.

<sup>8)</sup> mahārājavāyusk° MS.; but the Tib. has simply 3773778977 (154. a. 3).

वृत्तामानाप पातपति । कुट्यानपि पर्वतामानपि पातपति । पातपिता निरुपादानी विग-क्हिति । यं सताशोवर्योर्गार्गानाना वा विधर्मनेकेन वातानुवृत्तने वा पर्येष्यत्ते । पावद्पगुच्यते बाल्ही बात्धातुः। तस्याप्युत्पत्तिः पूर्ववत् ॥ ।। ग्राध्यात्मित्र ग्राकाणधातुः वातमः। य-तिकाजिइहिनन्काषे ४ध्यातम् प्रत्यातगुष्मतम्पातमाकाशमतमिक्ताभ्यत्तरसंख्याभूतं । यस्प्रकारपारेणां वङ्गान्सजोगितेन । तत्पुनः अतमत् । यद्दिमन् काषे चतुः सुपिर्गन- 5 ति वा पावन्ग्ले वा म्लढार् वा वावठं वा वावठगाद्या वा पेन चाभ्यवक्र्ति पत्र चाव-तिष्ठते । येन चास्यार्गितन्त्रातिखादितास्त्रादितमधस्तात्प्रधीति । स्रवनुच्यत स्राध्यात्मिक याकाशधातः। एवं वालोअपि यर्स्पटनस्पर्वापं द्वयमतेनापनिमुद्धं सुपिर्भावश्विहः । यगुन्च्यते बाह्यः याकाभधातः॥ भवति मङ्गरात स सभयो पत्कर्नप्रत्यपादापतनानि प्राहर्भवत्ति तान्याकाणधात् परिचार्यत्ति । तत्र संख्या भवत्याध्यात्मिक स्राकाणधातुरि- 10 ति । स न वृत्तिक्रिद्यगच्छ्ति । भवति सगयो पहुए विभक्ति सर्वनाकाणोभवति । तत्वास्य क्तोः । प्रतयो ज्ञाकाणधातः स्विशो अवलः । तत्त्वया मन्त्रशासंस्कृतो निर्वाणधातुः। । एवनेवाकाशधातुः सर्वत्रानुगतो इष्टव्यः । तत्त्रवापि नाग मक्त्रात पुरूष उत्वले देशे उद्पानं वा तुंदेंनं वा कूषं वा पुष्करिणी वा खानपेत् । तत्निं मन्यसे मरुारात्र यत्तत्रा-काशः जुतस्तद्।गतिगिति । म्राङ् । न कृतिभिद्रगचन् । भगवानाङ् । तत्ववापि नाम मङ्गा- 15 राज स पुरुषः पुनरेव तद्वद्यानं वा यावत्युष्कारिणीं वा पूर्वेत् । तत्कि मन्यसे मकाराज यत्तराकाणं द्याचिद्रतिर्गात । ग्राक् । न द्याचिद्रतं भगवन् । तत्कास्य कृतोः । न न्ह्याका-

<sup>1)</sup> Tib. শ্ৰী'ষ্'ল' 'the lower part of the robe' probably the lower hem or corner of. Ch. s. v. Lampo and Mahavagga viii. 11, 1.

<sup>2)</sup> bhastrādi marg. Tib. To bellows'.

<sup>8) °</sup>tānaur° MS.

<sup>4)</sup> The form *gushira* predominates in the MS.

<sup>5)</sup> cf. Divyav., Index.

<sup>6)</sup> Tib. 25 'pond', a word used again for pushkarinim:

श[110b]घातुर्ममने वा स्रागमने वा प्रत्युपस्थितः। न स्त्रोभावेन न पुरुषभावेन प्रत्युप-स्थितः। भगवानानः। इति न्हि मन्हाराज्ञ बान्धाकाषाधातुर्चलः । स्रविकारः। तत्कस्य क्तोः । श्रून्यो क्याकाशधातुराकाशधातुत्वेन । विरक्ति स्राकाशधातुराकाशधातुत्वेन । न पुरुषमावेन न स्त्रीमावेन प्रत्युपस्थितः । एवमेव पद्याभूतं सम्यकप्रज्ञया द्रष्टव्यं ॥ ॥ ५ तत्र कतमो विज्ञानधातुर्या चतुरिन्द्रियाधिपतेया। द्वपार्म्बणप्रतिविज्ञाप्तः। पाविदिति कि मकाराज या काचिद्वर्णसंस्थानप्रतिविज्ञातिर्पमुच्यते चनुर्विज्ञानधातुः। पे। इति कि पा षडिन्द्रियाधिपतेषा षाद्विषयार्म्बणा विषयविज्ञातिर्यमुच्यते विज्ञानधातुः। स छल् पुनर्पं मक्ताराज विज्ञानधातुर्ने न्द्रियनिश्चिती न विषयेभ्य स्नागतो न मध्ये उत्तरस्थायी स नाष्यात्म बर्क्छा नोभयमत्तरेण । स खलु पुनर्यं मकाराब विज्ञानधातुर्वस्तु प्रतिवि-10 त्राच्या निरुद्धः । स उत्पाद्यमानो न कुतिश्चिद्यगच्कृति निरुध्यमानो न क्वचिद्रच्कृति । तस्य खलु पुनर्विज्ञानधातोक्तत्पारोऽपि श्रून्यः । व्यपोऽपि श्रून्यः । उत्पन्नोऽपि विज्ञान-धातुः स्वभावशून्यः । इति मङ्ग्राज विज्ञानधातुर्विज्ञानधातुर्वेनं श्रून्यो नीपसम्यते अन्यत्र व्यवकारात्। सोऽपि व्यवकार्ो न स्त्रो न पुरुषः । एवमेतस्ययाभूतं सम्यकप्रज्ञपा द्रष्ट-व्यं ॥ तत्र मक्त्रात कतमञ्चतुरायतनं । यञ्चतुर्णा मक्त्रभूतानां प्रसादः । तस्ववा पृथिवी-15 धातोर् ब्यातोस्तेनोधातोर्वाय्धातोर्पावत् । तत्र पृथिवीधातुप्रसार्श्वतुरायतने नाब्धातुप्र-मादो न तेजोधातुप्रसादो न वायुधातुप्रसादश्चतुरायतनं । तत्काच्य हेतोः । न हि पृथिवी-घातुप्रसादः सस्यचिद्धर्मायतनं वा म्रायतनप्रतिलम्भेन वा प्रत्युपस्थितः। एवं यावन वा-युधातुप्रसादः कस्यचिद्धर्मस्यायतने वा स्रायतनप्रतिलम्भेन वा प्रत्यपस्थितः। तत्कस्य

<sup>1)</sup> This expression denotes an abridgement of the text of the sutra quoted as reproduced in the Tib., examples of colour (yellow, red, piebald) and condition (tall, short, thick, thin) being there given.

<sup>2)</sup> The passage omitted is an analogous one respecting perception by the ear (Tib. 155. a. 4—6).

<sup>3)</sup> Tib. 55'4 'sphere', a usage not in lexx. SK. or Pali. But compare the parallel passage in Dh.-Sni. § 597: kataman tam rūpam cakkhāyatanam? yam cakkhum catunnam mahābhūtānam upādāya pasādo.

क्तोः । निश्चेष्टा क्रोते धर्मा निष्ठापारा निर्वाणसमा । इति क्ति मकाराज एकैकतो धर्मान्म्-ग्यनाणान् चन्रावतनं नोपलभेते ४न्यत्र व्यवकारात्। तत्वास्य क्तोः । शून्यो कि पृषिवी-धात्प्रसादः पृथिवोधात्प्रसाद्देन । यावच्छून्यो वापुधातुप्रसाद्दो वायुधातुप्रसाद्देन । ये च घर्माः स्वभावेन श्रून्याः [111a] कास्तेषां प्रसादो वा तोभो वा। वेषां न प्रसादो न तोभ उपलभ्यते । बाव ते द्वपं द्रस्याति । इति कात्यत्ततपा चनुरायतनं प्रून्यं चनुरायतनस्वभा- ६ वेन तत्पूर्वात्ततो नोपलभ्यते ॥ ग्रपरात्ततोऽपि नोपलभ्यते । ग्रनागमनतां गमनतां चोपादा-य स्थानमप्यस्य नोपलभ्यते स्वभावविर्क्तितवात् । यच स्वभावेन न संविग्वते । न तत् स्त्री न पुरुषः । तेन का मन्यना । मन्यनी च नाम मक्त्रात मारगोचरः । स्रमन्यना बुद्ध-गोचरः। तत्कस्य केतोः । मन्यनाअपर्गता कि सर्वधर्माः। पे। तत्र मकाराज कतमक्क्रो-त्रायतन । यञ्चतुर्णी मङ्गभूतानां प्रसादो । यात्रदिति क्ति मङ्गराज सर्वधर्मा विमोत्ताभिमु- 10 खा धर्मधातुनियता चानाशधातुपर्यचत्ताना चप्राप्तिका घच्यवकारा घनभिलाप्या चनभि-लपनीयाः। यत्र मकाराज इन्द्रियाणि प्रतिकृत्यते ते विषया इत्युच्यते। चत्रिं द्वपे प्र-तिक्रयते तस्मादूपाणि चतुर्विपया इत्युच्यते । एवं श्रोत्रं शब्देष्वित्यादि । तत्र चतू द्वपे प्रतिकृत्यत इति निपातः। प्रतिकृत्येना तेपां निर्दिष्टा। तथा कि चन् द्वपेषु त्रिविध नियततीति । अनुकूलेषु शुभमंत्रया । प्रतिकूलेषु प्रतियमंत्रया । नैवानुकूलेषु न प्रतिकू- 15 लेपपेतपा। एवं मनो धर्ने पित्यादि। त इमे विषया मनोगोचरा इत्युच्यत्ते। स्रत्र कि मन-श्चरति । उपविचरति । तस्मान्मनोगोचरा इत्युच्यते । यदेतन्मक्तराज मनोऽप्रतिकृत्नेष् द्वपेषन्नीतं चरति । तेनास्य राग उत्पचते । प्रतिकृतेषु द्वपेषु प्रतिकृतं चरति तेनास्य

<sup>1)</sup> bhyate MS.

<sup>2)</sup> Not in lexx., rendered ব্লিম'ঈমগ' 'pride', or self-consciousness. The equivalent Pali mañāanā is explained in Dh.-Sņi § 1116.

<sup>3)</sup> Compare passages like 221. 5-10 supra.

<sup>4)</sup> This has somewhat the appearance of a word coined for the occasion; perhaps like  $manyan\bar{a}$  above. For the meaning of the use of patihan in Dh.-Spi §§ 598 sqq.

<sup>5)</sup> Compound new to Skt., but cf. Pali upavicara, Dh.-Sni § 8.

हेष उत्पचते। नैवानुकूलेषु न प्रतिकूलेषु संगूष्ठं चर्ति। तेनास्य मोक् उत्पचते। एवं शब्दादिश्वपि त्रिविधमार्म्बणमनुभवति पूर्ववत् ॥ तत्र मक्रारात मागोपमानीन्द्रिया-णि १ स्वप्नोपमा विषयाः । तयाधापि नाम मकारात पुरुषः सुप्तः स्वप्नात्तरे अनपद्कल्या-एया स्त्रिया सार्धे परिचरेत्। स शिवतित्रवृद्धो जनपर्कत्या[111 ) णी स्त्रियमनुस्मरेत्। 5 तित्कं मन्यसे मकाराज संविग्यते स्वप्रात्तरे जनपर्काल्याणी स्त्री । माक् । नी कीर् भग-वन् । भगवानाक् । तत्किं मन्यसे मक्त्रातापि नु स पुरुषः पणिउतज्ञातीयो भन्नेत् । यः स्वप्नातरे जनपर्काल्याणी स्त्रियमनुस्मेरत् । तया वा सार्घे क्रीडितमभिनिवेशेत् । म्राङ् । नो कींद्रं भगवन् । तत्कस्य केतोः । ऋत्यसतया कि भगवन् स्वप्नासरे जनपदकत्याणी न ् संविद्यते नोपलभ्यते। कुतः पुनर्नया सार्घ परिचरणा। भ्रन्यत्र पावर्व स पुरुषो वि-10 घातस्य क्तानघस्य भागी स्यात् । यस्तानभिनिविशेत्॥ भगवानानः । एवमेव महाराज वालो अमुतवान् पृद्याजनम्बनुषा द्रपाणि दृष्ट्वा सीमनस्यस्यानीयान्यभिनिविधेत्। सो-र्शभिनिविष्टः सम्तुनीयते रनुनीतः संर्ड्यते । संरक्तो रागर्जं कर्नाभिसंस्करोति <sup>(१)</sup>त्रिविध कार्यन चतुर्वियं वाचा त्रिवियं मनसी। तञ्च कर्माभितस्कृतमादित एव झीणं निरुद्धं विगतं विपरिषातं न पूर्वी दिशं निश्चित्य तिष्ठति। न द्विषोा न पश्चिमा नोत्तरां नींब 15 नाधो नानुविदिशं 'नेक् न तिर्वक् 'नोभवनत्तरा। तत्पुनः कालात्तरेण मर्णकालनमें प्रत्युपस्थिते । जीवितेन्द्रियनिर्धि श्रायुषः परिज्ञपात्तत्सभागस्य कर्मणः जीणवाञ्चरम-

<sup>1)</sup> This expression, which recurs below (112 a), is rendered 599395 (156. b. 7). It seems to mean: cleast of all, in another case, would he.... Somewhat similar uses of yarat are given Mhv. Index, s. v.

<sup>2)</sup> For this whole simile cf. Mhv. III. 37—38, and the Bhadrakalpāvadāna (which has taken the text from the Mahāvastu. Cf. S. d'Oldenburg Buddhist Legends (Russian) pp. 19—20 and pp. 139—140 where a parallel from the Vikramodaya is adduced).

<sup>3)</sup> This passage is also quoted in Bodhic-t. (IX) pp. 808—9. Cf. Poussin's note 6, where Madhy-vr. p. 41 (Ch. vi. init) is compared, doubtless an abridgement of the opening sentences of this extract.

<sup>4) . . 4)</sup> Poussin compares M. Vyutp. § 91.

<sup>5)</sup> upatishthate Bt.

विज्ञानस्य निरुध्यनानस्य मनस चार्म्यणीभवति । तत्यवायि नाम गयितविवुद्धस्य जनपद्काल्याणीति [ननस चीर्म्यणं भवति । इति] क्ति मक्त्राज्ञ चर्मविज्ञानेनाधिपतिनी
तेन च कर्मणा चार्म्यणेनीपपीत्यंगिक्षद्धयप्रत्यमं प्रवमिवज्ञानमुत्पयते । यदि वा नर्केषु
पदि वा तिर्यग्योनी पदि वा पमलोके पदि वा चासुरे वाणे पदि वा मनुष्येषु पदि वा द्वेषु ।
तस्य च प्रवमविज्ञानस्य चीपपत्यंगिकस्य समनत्तर्गिरुद्धस्यानत्तर्सभागा चित्तसंतितः 
प्रवर्तते । यत्र विपाकस्य प्रतिसंवेदना प्रज्ञायते । तत्र यश्चर्मविज्ञानस्य निरोधस्तत्र च्युतिरिति संख्या गीर्च्हिति । यः [११२०] प्रवमविज्ञानस्य प्राद्धभावस्तत्रोपपत्तिः । इति क्ति
गक्त्राज्ञ न किष्मदर्भो अस्माद्योकात्यम् लोकं मच्छति । च्युत्युपपत्ती च प्रज्ञायते । तत्र
गक्त्राज्ञ चर्मविज्ञानमुत्पयमानं न कुतिश्चिद्यानक्ति ॥ निरुध्यमानं न क्रचिद्रच्छति ।
कर्माप्युत्पयमानं न कुतिश्चिद्याच्छिति । निरुध्यमानं न क्रचिद्रच्छिति । प्रवमविज्ञानमः 
प्युत्पयमानं न कुतिश्चिद्याच्छिति । निरुध्यमानं च क्रचिद्रच्छिते । प्रवमविज्ञानमः 
प्युत्पयमानं न कुतिश्चिद्याच्छिति । निरुध्यमानं च क्रचिद्रच्छिते । तत्वस्य क्रितोः । स्वभावविद्यित्तत्वात् । चर्मविज्ञानं चर्मविज्ञानेन प्रत्यं । कर्मणा प्रत्यं । प्रवमविज्ञानं
प्रवमविज्ञानेन प्रत्यं । च्युतिश्चुत्या प्रत्या । उपपतिरुपक्ता प्रत्या प्रत्या । वर्मणां चावन्ध्येता
प्रतीयते विपाकस्य च प्रतिमेवेद्ना न चात्र कश्चित्रकर्ता न भोका अन्यत्र नामसंकेतात्। ।

<sup>1)</sup> I supply these words from the Tib. (157. a. 5) which reads: 어디지 (ribuddhasya) 빗기원시크로 된 (janapadakalyāṇī) 기기원시크로 ('likeness to') 비기원 (manasaḥ?) 기원기시크로 된 기원기시크로 된

<sup>2)</sup> M. Vyutp. cxv. 4, cxvi. 2.

<sup>3)</sup> cf. 226, 7—8 supra. Olam drayao MS.

<sup>4)</sup> Nhyā bhavati Bt.

<sup>5)</sup> prajnāyate A; cf. B. p 309, Poussin's n. 6.

<sup>6)</sup> abādhyatā B; but Tib. 디디지'(길'라독'고보'라'다필다.

<sup>7)</sup> prajūāyo A.

तत्वधापि नाम मङ्ग्राज पुरुषः सुप्तः स्वप्नात्तरे शत्रुणा सार्वे संग्रामयेत्। स शपितवि-वुडः । तमेवानुस्मेरेत् । तिन्कं मन्यसे मङ्गरात संविचते स्वप्नात्तरे धृत्रः । धृत्रुणा वा सार्घ सयान इति । म्राव्ह । नो व्हीट् भगवन् । भगवानाव्ह । तत्विक नन्यसे नव्हाराजापि नु स प्रूषः परिडतज्ञातीयो भन्नेत् । योश्ती स्त्रप्रासरे धनुमिनिनिर्वेशेत् । धनुषा वा सार्वे 5 संग्राम । म्राव्ह । नो व्हीट् भगवन् । तत्कास्य वृतोः । चत्यसतपा व्हि भगवन् स्त्रप्ने धत्रुने संविद्यते कुतः पुनस्तेन सार्चे संयामः । बन्यत्र याबदेव स युक्त्यो विद्यातस्य न्तानयस्य च भागो स्यात् यस्तमभिनिविशेत्। भगवानाङ् । एवनेव मकाराज वालो ज्युतवान् पृथाज-नद्यसुषा द्रपाणि दृष्ट्वा दीर्ननस्यास्यानीयान्यभिनिर्विशते विनिनिविष्टः संन्प्रतिकृत्यते। र्पातकृतः संतुर्व्यात । इष्टो दीपनं कर्नाभितंस्करोतीति पूर्ववत्। तव्यथापि नाम मक्राराज 10 पुरुषः [1126] सुप्तः सुप्तातरे पिशाचेन परिपात्यमानो भीतः समोव्नापवाते। स श्रीव-तिववुद्धस्तं पिशाचं तं च संमोक्तमनुस्मरेत्। तित्वां मन्यसे मक्तरात संविवासे स्वप्ने पि-शावः संमोक्तो वा । यावदेवमेव नक्तराज्ञ वालो अश्रुतवान् पृथाजनसनुपा ह्याणि दृष्ट्वा उ-पेद्मास्यानीयान्यभिनिविशते अभिनिविष्टः सन् मुझाति मूठो मोक्त नर्मानिसंस्नर्गितीति पूर्ववत् । तत्ववापि नाम महाराज पुरुषः सुप्तः स्वप्नालरे जनपर्कल्याणया गापत्या 15 मधुरं गीतस्वरं मधुरं च तस्त्रीस्वरं च जृणुयात् । सा तेन गीतवादितेन परिचारयेत्। स शिवतिविबुद्धस्तर्वे गीतवादितमनुस्मरेत् । तिका नन्यसे महाराजापि नु स युरुषः पाएउतजातीयः स्वप्नातरे जनपर्काल्याएया गीतवारितमिनिविधेत्। बाहः। नो कीर् भगवन् । भगवानाक् । तत्कास्य केतोः । म्रत्यसतया कि भगवन् स्वप्रासरे जनपर्वत्या-र्णी स्त्री न संविक्तते नोपलभ्यते । बुतः युनरस्या गीतवादितं । बन्यत्र वाबदेव स युन्यो

<sup>1) 37977</sup> greatly desire; cf. 252.10, where the Tib. is the same, and infra l. 17.

<sup>2)</sup> Correct to samgrāmayet ut supra; or supply a word like kuryāt. Tib. (157. b. 6) মেব্ৰেম্ম্

विघातस्य ज्ञानयस्य च भागी स्यात् । यस्तदिभिनिविजेत् । भगवानाङ् । एवमेव मका-रात वालो अमृतवान् पृवम्तनः म्रोत्रेण शब्दान् मुता सीमनस्यस्थानीयान्यभिनिवि-शते । इति पूर्ववत् । एवं मन्धाद्य त्रिधा त्रिधा वेदितव्यम् ॥ पे ॥ ग्रत्र मक्त्राज्ञ मानमं ाँगवेजाँगतव्यं । रिकांगत्यक् सद्देवयास्य लोजस्य चत्रश्वेषं <sup>।</sup> उत्त्वा प्रदीप ग्रालोकगृतः <sup>।</sup> कुल नीस्तो र्घे । नावकः परिणायकः दैशिकः सार्घवान्ः । परी बर्ववं । मक्ती नीचयेवमा- 5 स्रतः मामासवेवं गरिनर्वृतः गरिनर्वाणवेविगाते । पूर्वा दि नोतिर्वहाराः न प्रजायते र्षेश्चर्वाधिपत्यानामनभूष मानाना ' इति विद्यास्थात माबीपमानीन्द्रियाणय[118∞]त्प्ता-न्यतर्पणोयानि । स्वप्नोपना विषया यतर्पन्ना यत्तिनराः ॥ म्रत्रानत्तपश्चक्रवार्तिनः कवा स्वर्गाच पांतते तास्मन्सराजकैः भौरैः परिवृत रूवं पद्यते। तत्वत्रा अपि नाम महाराज र्सार्पर्मपुडो वा नवनीतुनपुडो वा तप्तापां वालकापानपनितिप्तीश्वतीदृति। न सैतिष्ठते। 10 एवनेव नदाराज्ञानसप्रणा स्वतीद्ति न संतिष्ठते । यय राजा प्रियंकरी राजानगनसप्रसं तयावसीद्तं । उपसंत्राम्वितद्वीचत् । विः वषं मक्तारात्र लोजस्य व्याकुर्पानः । कि राज्ञी उनसवजनः सुगापितिमिति । स ग्राक् । वज्ञव्यं । महाराज्ञानत्तवणाश्चतद्वीपेषु रा-द्यीएवर्षं कार्रायता ४वन्ध्यननोर्वतानन्भूय सर्वहृगाकालफलतां सर्वेतपहचप्रेसंविधसर्व-सत्राबन्ध्यननोर्यतां मन्धोद्बायर्पं व्हिरणयवर्षं सुवर्णावर्षं सर्वेषकर्णावर्षं चानुभूष चतुर्रे 15 नक्।द्वीपानध्यावसिता शकस्यार्धासनमाक्रम्यातीच्क्या न मुक्ती ब्तृप्त एव कामैः कालगत इति । एवं त्रं मक्।राज्ञ व्याकुर्या इत्येवमुक्ता च राजा उनलवणाः कालमकार्यात् । पे॥ त-

<sup>1)</sup> tam MS.

<sup>2)</sup> 저렇지 'limit'; cf. Senart, Mhv. i. 472.

<sup>3)</sup> sic MS.

<sup>4)</sup> See note to f. 117 b. below. Tib.  $\overline{5}\overline{5}$   $\overline{6}\overline{5}$  (159 a) 'interrupted flow'.

<sup>5)</sup> mumulto or yuyulto MS. Tib. (159 b 2) 여럿 기자 교육 대체 시지 (?)' 'not free from great desire'. The Tib. is also uncertain, as the last word may be 직건.

हमात्ति ते मकाराज मर्राचिकायामुद्कास्वभावो नाभूव भविष्यति न चैति कि विष्यते। एवमेव मकाराज द्वपवेदनासंज्ञा संस्कार्विज्ञनां स्वभावो नाभूव भविष्यति न चैति कि वि-ष्यत इत्यादि॥

पुनर्प्युक्तं। एतावचितत् ज्ञेयम्। यद्वतं संवृतिः पर्मार्थयः। तच भगवता श्रूयतः ५ सुदष्टं सुविद्तं सुसान्नात्कृतं। तेन संस्वत्तं इत्युच्यते। तत्र संवृतिर्ज्ञोकप्रचार्तस्त्रवाग-तेन दष्टा। यः पुनः पर्मार्थः सो ४निभलाप्यः। [११८७] स्रनाज्ञेयो ४विज्ञेयो ४देशितो ४प्र-काशितो यावद्क्रियो यावत्र लाभो नालाभो न सुखं न दुष्खं न यशो नायशः। न द्वपं ना-द्वपमित्यादि॥

तत्र जिनेन जगस्य कृतेन

ाव संवृति देशित लोकव्हिताय।

पेन जगत्मुगतस्य सकाशे

संजनयोरू प्रसादमुखार्थे॥

संवृति प्रज्ञमयी नर्गसंरूः

षञ्जतयो भीषा सलगणानां।

ाठ नर्मकतिर्य तथैव (च) प्रेतान्

श्रामुरकाय नरांश्च मद्रेश्च॥

नीचकुलांस्तय उच्चकुलांश्च

स्राध्वकुलांश्च दरिद्रकुलांश्चेत्यादि॥

<sup>1) °</sup>nabhūn° MS.

<sup>2)</sup> This passage is twice cited in Bodhic. - tika (IX.) pp. 246 and 380.

<sup>3)</sup> To EA. Cf. Wass. 321 (293): «die Hulle, durch welche hindurch man die eigentlichen Kennzeichen des Gegenstandes wiederfindet». See Nägärjuna ap. Nämas.-tīkā ap. Minaev, Rech. p. 226 n. 1, and Bodhic. IX. 2 with tīkā (Poussin p. 244, 10).

<sup>4) ...</sup> for ...) narakagatīç ca B (p. 380.14).

<sup>5)</sup> omitted in A.

पुनिष्ठोक्तं। बातम एप धर्मा यो भगवता व्याकृतो उनुत्तराणं सम्यकसंत्रोधौ। विं ह्रापमुत वेदना श्राको श्चित्संज्ञा उताको संस्वारा श्चय विज्ञानं भगवता व्याकृतमनुत्तराणं सम्यक्तंत्रोधाविति। तेपामेतदभूत्। न ह्रापं यावित्र विज्ञानं भगवता व्याकृतमनुत्तराणं सम्यक्तंत्रोधौ। तत्त्रास्य केतोः । श्चनुत्पादो कि ह्रपमनुत्पादो वोधिः। तत्त्राश्चमनुत्पादो उनुत्पाद्मभिसंबुध्यते । एवं याविद्यानम् ॥ पे ॥ तद्वेत्रमनुप्तम्यमानेषु सर्वधर्मेषु कातमो ६ उत्र बुद्यः । बातमा वोधिः । बातमो वोधिनवः । बातमद्याक्षरणम् । शून्यं कि ह्रपं ह्रपेणा याविद्यानं ॥ पे ॥ यावदेव व्यवकारमात्रमेतन् । नामधेयमात्रं संकेतनात्रं संवृतिमात्रं प्रवृत्तिमात्रं । नालनत्र पण्डितेर्भिनित्रेश उत्पाद्यितव्य इति ॥

तवात्रेवाङः । निर्माणार्तयो देवा यवा वयं भगवन् । भगवतो भाषितस्वार्धमात्रानीनः । नर्वधर्मा भृतकोदिर्नत्तकोदिर्नावर्णकोदिर्प्रतिष्ठितकोदिरित्वादि ॥ सर्वधर्मा १०
भगवन् वोधिः । स्वभावविर्गित्ता वोह्नव्याः । ग्रत्तण ग्रानत्तर्पाण्यपि वोधिः । तत्कस्य
रेतोः । ग्रप्रकृतिका हि भगवन् वोधिर्प्रकृतिकानि च पर्नानत्तर्पाणि । तेनोव्यते ग्रानत्तर्पाणि वोधिरिति । तथा विद्यस्यते भगवन् ये वेचित् परिनिर्वातुकामाः । तत्कस्य
रेतोः । यदि कश्चित्संसार्प्रातप्रामाः)को भवेत् । स निर्वाणं पर्वेपत रित ॥

पुनकृतं । भूनकोटिशिन भगवन् पद्धतं निर्माणशितिभिर्देवैस्तत्र वयं भूतनिष नोष- 15 सभामके । विं पुनश्स्य कोटिन् । तत्वास्य केतोः । यो कि वाश्विद्धगवन् भूतमुपलभते । कोटिनिष स तम्योपसभते हो चासी चरतीति ॥

तयात्रेय सर्वापतित्रद्यणा जास्ता स्तुतः॥

सुपिति पय नरः सुधारिभृतः शतरसभोजनभुज्ञिनो च तृप्तः। न पि च सुधे न भोजनं न सत्तः सुपिन पष्टीय निरुष्ट सर्वधर्माः॥

20

<sup>1)</sup> yāvat denoting omission.

<sup>2)</sup> Cf. 17 20-18.7 supra.

<sup>3)</sup> Metre: Pushpitagra.

<sup>4)</sup> The MS, has the regular but unmetrical napi . . . kshudha.

भाषा नरू पढने मनोत्तवाचं प्रिषु भवती न च संक्रमोऽस्ति वाचं। न च वचन न चास्य रक्त वाचानुप्रलभमे न च तत्र संश्योऽस्ति॥ श्रृणाति यय मनोज्ञ बोणशब्दं मृध्रु न चास्ति स्वभावतः स शब्दः। तय रमि विद्व स्वान्ध प्रेतनाणों न लगति भाव स्वभावतः सुमेधाः॥ पे॥ पय नरु इरु गङ्कराब्द् मुता विन्तृति विद्व कुतो य प्राहुमूतः। न च लगति स्वभाव मृत्यभावं तव तय दृष्टं मोन्द्र सर्वधर्माः॥ यत्र नरु इङ् भोतनं प्रणीतं विन्णति मङ्गर्भं सिद्धमस्वभावन् । गय रस् तथ ते उड़ ततस्वभावास्तय वय दृष्ट मक्चि सर्वधर्माः॥ यय नक् इन्ह इन्ह्रयेष्टि दृष्ट्रा विम्जति मङ्गज् निःस्वभाव जून्यम् । विन्गतु यत्र यष्टि ते उद्ग जून्यास्तव वय दष्ट मक्चि सर्वधर्माः॥ 10 पुरवर यद्य ग्रङ्गणो विभग्न नगरू स्वभावतु नामते। न लब्धम् । यय नगर् तयाङ्ग नर्वश्रन्यास्तय वय दष्ट नरेन्द्र सर्वधर्माः। मुद्दित यय नरामें मृक्त भेरी कुर्य जनेति स्वभावणून्यणब्दा । स्वक् प[व] तव तेऽङ्ग तत्स्वभावं तव वच रष्ट मन्हिपं सर्वधर्माः॥

<sup>1)</sup> odurbho MS., contra metrum.

<sup>2)</sup> shti MS.; but see below.

<sup>3)</sup> angaço bhāgaças marg.

<sup>4)</sup> AZE, = indrāyudha 'rainhow'.

<sup>5)</sup> gandharva [-pura] marg. 'mirage'; but Tib. renders simply শুন্টিম্নেইশ্ 'large town'.

<sup>6)</sup> The Tib. (161. a. 5) has 회학자 기가 기자 'for the joy of men' which suggests a reading narāṇā (for narāṇām, ņ mistaken for g); or can narāga stand for nararāga?

<sup>7)</sup> MS. svarupatatha here and svarupathata here and svarupatha tatha below but Tib. हे पूर्य अपने के ...

10

क्नतु यय नरस्य तां कि भेरीं प्रतिषु न विग्वति नापि स्नेक्धातुः।
विनृणतु भेरींचे तेऽद्भ तत्स्वभावास्तय त्वय दृष्ट नरेन्द्र सर्वधर्माः॥
कृततु यय नरस्य तां कि भेरी स्वरु न स मन्यति रामवामि लोकम्।
स्वरु यय तय तेऽद्भ तत्स्वभावाः [1136] तय त्वय दृष्ट नरेन्द्र सर्वधर्माः॥
कृततु यय नरस्य तस्य भेर्वा न पि स्वरु ग्रदृष्ट्री नापि स स्वतस्रः।
स्वरु यय तय ते ऽद्भ तत्स्वभावास्तय त्वय दृष्ट मक्पि सर्वधर्माः॥
पुनश्चीतः।

स्त्रीरम्बणनायकेन वाविता नेत्री शुभाभावना । सत्त्रश्चास्य विभावितः सुविद्ति निःसत्व सर्वे वमत् । तत्रित्रं दिपद्तिनो स्वालुपो निःसंगया मानतः । तेन दा सुगतं विभावितमति पूर्वेन पूर्वारिकृत् ॥ इष्टं चासुगता द्वदिशियतं नेवं परीदृश्यते ।

<sup>1)</sup> Both our Tib. version (161 a. 6) and the Chinese translation of the Pitiputiasamagama here add another verse, which Mr. Watters renders, from the latter source. «when a man strikes a drum, the sound does not come from the ten regions [Tib. 5] [7], and vanishing does not go to those regions . . .»

<sup>2)</sup> These words are unmetrical, possibly the reading was vimical in a ça 'nor could it reflect'. Mr. Watters renders the Chinese. 'The drum has no feeling of hatred or affection, it does not analyse the nature of the causal circumstances'. The Tib. does not reproduce this stanza.

<sup>3)</sup> angatu MS.

<sup>4)</sup> Metre. Çardulavıkridita.

<sup>5)</sup> So the MS. With dagaddiga compare 155 a. infra and the verse-passage in Dagabhümiçvara, Ch. VIII sub fin. (Camb. Add. 867 f. 97 b. 7.) The Tib. must have read something like. duhkhan. . Sugato daga diga gato . . na pagyati (?).

सतेषू करूणा च नाम भणिता देवीतिदेव तथा।

एवं भी जिनपुड़वा जिनमतं श्रज्ञात पायांवेतः।

तेन वां दिपदीतमा नर्यराः पूजेम पूजारिक्ष्म् ॥

तिन वां दिपदीतमा नर्यराः पूजेम पूजारिक्ष्म् ॥

तिन वां दिपदीतमा नर्यराः पूजेम पूजारिक्ष्म् ॥

तिन वां दिपदीतमा क्ष्ममुनिना प्रत्यापनीतं द्वत्तं।

जातास्ते मुद्ताद्य क्ष्ममनतो अस्तीद्य तैर्नीदिताः॥

एवं वुद्धनपं ग्रचित्तियनपं पायावतो जानतो।

तिस्मात्। पूजिय वां नर्गण प्रवरं प्रायेन प्राप्तं पालं॥

कापः कापविवार्जितेन मुनिना नातादितो नार्गतां।

नैवं ते स्मृतिनापका न भाणता नैव प्रमुष्टा स्मृतिः।

एवं वुद्धनपं विदित्र सुगता पूजा कृता तापिनः॥

भावेयः ग्रम्थं विपष्यन्भीयं मार्ग द्वा शात्ते।।

<sup>1)</sup> Cf. Kern, Saddh.-P. p. xxv.

<sup>2)</sup> yādhā(?)taraḥ MS. But the Tib. version of this line ends  $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$ . Comparing this with the ending of the version of L 6 below  $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$  . I have restored yāthāvataḥ ('exactly', Morris in J.P.T.S. 1889, p. 203; — not hitherto found in Skt.). This must be preceded (acc. to the Tib.) by some tense-form of Vjūā. If ojūāta is genuine, it may be taken as an aorist (?) and the preceding nasalized rowel scanned long. Cf. budāhanayam below, and several instances in the Bhadracarīpraṇidhāna (f. 131. b inira).

<sup>3)</sup> i. e. satrānā[m]sva. So I understand the Tib.: 'no pain is given by Çākyamuni to beings, who indeed takes pain away from them'. MS.: satro naiva, with the following three aksharas obliterated and doubtful.

<sup>4)</sup> I have supplied this, for the metre, from the Tib.  $\frac{1}{2}$  Therefore.

<sup>5) °</sup>mām . . gatām MS. The Tib. renders the phrase: The Sugata has said: 'meditation directed towards the body leads to [further] meditation' (161. b. 5). Cf. Ch. s. v. satipaṭṭhāna. -pathima is not quoted.

<sup>6)</sup> Cf. Mhv. I. 129. 10. dukhā apparently for duhkhānām.

शात्तास्ते भगवन् सवासीनेमला येव्ही जगत् क्तिएयते । शमवशाव विपर्ण्येना न च मला सर्वेऽति शून्या मुने । श्रम्मिन्देवगणा न काङ्स बाचना पूजेतु तां नापकं । इत्यादि ॥

पुनर्रातं । शून्यं क् चतुश्रातुःस्वभावेन । यस्य च धर्मस्य स्वभावो न विकाते सोऽवस्तुवाः । योऽवस्तुवाः सो उपितिष्यवाः यो उपित्षिष्यवाः स नोत्पव्यते न निरुध्यते । पे ॥ 
क्
पश्चिष्यप्यधम् नोपलभ्यते न तञ्चनुर्निन्द्रयं वाधं तस्य व्यवक्षरो द्वेषः । तव्यवापि नाम
रिक्तमुष्टिर्श्वीवाः । यावदेव नाममात्रं नो तु खलु परमा[1150]र्वतो रिक्तमुपलभ्यते न
मुष्टिः । एवं चतुश्चीन्द्रयं च रिक्ते मुष्टिसर्गन्शीकानसदूनं तुष्क् गृपानोपधर्मे वालोपलापनं गूर्वसंगोद्यनम् गावदेव नाममात्रम् ॥

पुनर्त्रिवारः।

10

स्वप्रात्तरे गरावृष्टिरास्रवाणा प्रवंतना । दर्शिता ते गरावार यास्रवोत्पत्तिपणिउताः ॥ स्वप्रे पत्रा गिर्शेट्यो दष्टस्ते यास्रवत्तपः । दर्शितः सर्ववित्तानां सर्वदर्शिवगो उस्तु ते ॥

मूत्रिय च हुमें बित्तर्रातिन भगवान्पृष्टः प्रत्याकः । पहरित्त प्रून्यतां च व्याकर्षां 16 चाप्यक् न ज्ञानामि । स्याव्यदि किचिद्गृन्यं न भवेतितनेतास्य व्याकर्षाम् ॥ किंवार्षां । तथा कि । स्थितं भवेत्ततस्यके भावे । क्यूटस्यनिर्विकारं । न तस्य वृद्धिर्न परिकाणिः । न क्रिया न च कार्षाम् । यतस्यभावपून्यमार्द्शमण्डले सुपरिष्मुहे संदश्यते प्रतिविन

<sup>1)</sup> Apparently. 'impurities connected with desire'.

<sup>2)</sup> Cf. Pugg. Paññ p. 61 § 26.

<sup>3)</sup> Cf. Bhadiakalpav., Ch XXIX (d'Oldenburg pp. 43-47 and 80, with ieff. to Avadānakalpal. [ii. p. 319, ed B. Ind ] Divy., Mhv., and to Schiefner-Ralston, Tibetan Tales pp. 44-74). Cf. also Bkah-hgyur, Mdo XII. 6.

म्त्रम् । तथैत्र हुम जानीक्षीमान् धर्मान् । ऋतिकार् धर्मधातुमिनां च पूजां हुमाङ्खिग्रिति-चार्यित । ऋङ्गो निर्रोक्त्यं पूजां । कतमे अविकारिणो अङ्गाः ॥

यद्पि च निरोक्ततं क्रियां च न जानमे मया प्रोक्तं। शकराङ्ग संनिपातं निरीन्नु शकरस्य चैत्र क्रियां॥ कर्न च ने बाख्यातं कर्ता न विच्यते देशमु दिन्नु। वातिरितादित्र तरोपया क्षि नित्रतंते बङ्गिः॥ न च नामृतो न च तम्बित्यपति इताप्रनं च यज्ञने। न नित्रतंते बङ्गिस्तयैव कर्मस्य कर्तारः॥

वर्षि वर्से न च संचय पुण्यस्य कि विचते 'सुचिर्तस्य समुद्गगमद्य विविधितः 10 स्यापि शृणु क्रमत्त ते । यद्या भणित मनुष्याणामायुःपरिनाणे वर्षप्रते बीविन् 'न चास्ति वर्षपुद्धी । त्रयमिप समुद्गगमस्तद्वदिति ॥

भगवत्यानप्युक्तं। किं पुनरायुज्नन् सुभूते उत्प्रत्नो धर्न उत्प्रवते उतानुत्प्रतः। सुभू-तिरावः। नाक्नायुज्नन् धारियुत्र उत्पत्नस्य धर्नस्योत्प्रतिनिच्छाः। १५७)नि न चानुत्पत-स्योति ॥

<sup>1) &#</sup>x27;jānīmā' MS.; but Tib. 우리고드를라

<sup>2)</sup> I have endeavoured to correct this corrupt passage (originally menical?) in accordance with the Tib. agantu niriksu was the reading in the second clause. Tib. Walth agantu 162 b. 1).

<sup>3)</sup> The metre of these stanzas would seem to be a variety of Arya. If the text be correct, the final extra syllable at end of the line is in the alternate lines omitted and there are further licenses as to the sandhi and scansion of the vowel c.

<sup>4)</sup> ma MS. The line is unmetrical, and doubtful; the words between estayati and tathaira are not represented in the Tib.

The Tib. renders the remainder of the quotation also as if metrical.

<sup>6)</sup> The reading of this clause is very doubtful; the Tib. has simply 7 3 3 35.

hunc in modum fac ut rile audias. kramanta for kramatah?

धर्मसंगीत्यागप्युत्तं । तेयता तयतिति कुलापुत्र शून्यताया एतर्धित्रचनं । सा च शून्यता नोत्पत्यते न निरुध्यते । याङ् । यखेवं धर्माः शृन्या उत्ता भगवता तस्मात्सर्वधर्मा नोत्पत्रस्यते न निरुध्यते । सिर्गर्मभो वोधिसवः । याङ् । एवमेव कुलपुत्र तथा पया-भिनंबुध्यते सर्वधर्मा नोत्पत्यते न निरुध्यते । याङ् । यहेन इत्तं भगवता । संस्कृता धर्मा उत्पत्रते निरुध्यते चेत्यस्य तथागतभाषितस्य को अभिप्रायः । याङ् । उत्पाद्निरोधाभि- विचिष्टः गुलपत्र लोगसंगिवेणः । तत्र तथागतो गङ्गतारुणिको लोजस्योत्तात्तपद्परि- द्यार्वि व्यवक्षर्वणाङ्कत्वानुत्पत्यत्ते निरुध्यते चेति । न चात्र वस्यचिद्यमस्योत्पादो न निरोध इति ॥

पुनर्त्तेचोक्तं। तत्र भगवंशन्द्रीयुन रणित श्रोत्रं शिष्ट्येषु । यावन्यनोधर्मेषु न रणित । स्वांः। तत्र नार्यं चत्र्त्रीयु न रणित । संमर्गाभावात् । न कि चन्द्रिपेण संस्थते । यावत्र 10 गर्नाधर्मेण संस्थते । यत्र संमृथ्यते तद्य रणित । श्रिह्यतोयस्य भगवन् धर्मस्य रणि नास्ति । श्रिह्यांचाः भगवन्तर्वधर्माः परस्परं न ज्ञानित्त न विज्ञानित्त । न कल्पणित न विक्रालयः यत्ति । न संभवति न विनंभवति । न क्वियते न वर्षते । न रच्यति । न विर्व्यति । न संमर्शत न परिनर्वात्त । न क्वियते न वर्षते । न रच्यति । न विर्व्यति । न संमर्गति न परिनर्वात्त निते यस्यचित् । नियां कश्चित् । निते भगवन् धर्मा उद्यति । न संन्यित्व न व्यवद्ययते । एवगक् भगवन् ज्ञानान्येवमञ्ज्ञ्यते । यद्य्यक् भगवन्वे 15 वद्यामि । एवनक् ज्ञानान्येवमक् बुध्यानीति । स्रायतनानामेष्य विक्रारः । न च भगवन्नायतन्तानामेष्र भवति । ग्रम्माक्रमेष विकार् इति । यो क्वियं ज्ञानाति स न केनचित्सार्क्व विवन्दिति । यह विवद्ति तच्छ्रमणधर्मननुसर्तिति । तथा धर्मदर्णनं [।।६०] बुह्दर्णनं सर्वस-

<sup>1)</sup> This passage is cited also in Bodhic.-tīkā (IX.) 377.16

<sup>2)</sup> Dh.-sui § 1085. sambhrtā Bt here, and below utpādanisedhābhinivo, both unsupported by Tib The same applies to nivālambo just before (377 19).

<sup>3)</sup> osya träsao Bt

<sup>4)</sup> Punctuation suggested by the Tib (163 a. 3), which is more expanded here (cf. 93. n. 1), and probably implies a somewhat different text.

<sup>5)</sup> Only allowed as a neuter (m Skt. and Pali) in the derived sense of 'battle'. The marginal corrector would have us read the (probably inadmissible) form rananam

वर्शनं सर्वसवितुप्रत्ययर्शनं णून्यतार्शनं णून्यतार्शननर्शनं । म्रर्शनं भगवन्सर्वध-र्माणां र्शनं सन्यार्शनमिति ॥

वायननधिष्ठाना संवृतिर्युक्ता । क्यं पुनर्युक्ता । यथाऽसति स्वाणी पुरुषभातिः। अस्य पुनः शून्यतावादिनः पर्मार्थतः स्वाणुः सिद्धो वदाश्रवात्युरुषभातिः स्याद् । श्रमू-। ला एव च मर्वधर्मास्तवतो मूलानुपपत्तेः॥

तथा चोक्तनार्यविमलको िर्तिनिर्देशे । म्रभूतपरिकलपस्य कि मूलं। म्राङ् । विपर्य-स्ता संद्या मूलं। म्राङ् । विपर्यस्तायाः संद्यायाः कि मूलं। म्रप्रतिष्ठानं मूलं। म्राङ् । म्रप्र-तिष्ठायाः कि मूलं। म्राङ् । यन्यञ्जुष्यीरप्रतिष्ठानं न तस्य किञ्चिन्मूलमिति स्वप्रतिष्ठा-नमूलप्रतिष्ठिताः सर्वधर्मा इति ॥

 इयं समाप्ततः प्रज्ञापार्गिता चित्रषुद्धर्थिना भाविषतव्या । भाविषत्रा च लेशिरपुर-णानुजलेन भवितव्यं ' न स्वगृरुष्ट्रीण ॥

ययोज्ञानार्यधर्मसंगीतिसूत्रे। न प्रून्यतावारी सीत्रधर्मः संक्रियते अनिश्चितवात्। न स लागेन संक्ष्य्याति। ग्रसाभन न विगना भवति। यद्यसा न विस्मयते अयशसा न संकुष्यिति। निन्द्या नावली पति। प्रश्नेसपा नानुनीयते। सुखेन न रुद्यते दुष्खेन न विरुद्यते। यो स्त्रीवं लोकधर्मर्न संक्रियते स प्रून्यतां ज्ञानीत इति॥ तथा प्रून्यतावादिनी न क्वाचिर्नुरागी न विर्यागः। यस्मिन्रध्येत तच्क्रून्यमेव ज्ञानीते। प्रून्यमेव पश्यति। नासी प्रून्यतां ज्ञानीते यः क्वाचिद्वर्मे रुद्यते वा विरुद्यते वा तथा नासी प्रून्यतां ज्ञानीते यः क्वेनचित्सार्द्वं विद्यादे वा कुर्याच्क्रून्यमेव ज्ञानीते तच्क्रून्यमेव पश्यतीत्यादि॥

## एतत्संतेपाचित्रशोधनम् ॥

<sup>1)</sup> See reff. at p. 6, n. 5, and add I-tsing (Chavannes Mémoire' pp. 170-1), where we find the work along with the Saddharmapundarīka, 'psalmodié... jusqu'à mille fois'.

<sup>2) &#</sup>x27;shrink' from fear (Jat.-m. p. 21.4) or shame (B.R. s. v. samkoca).

<sup>3)</sup> cf. 100. n. 8 supra, where the Tib. has the same equivalent.

येथेवनिष पर्निविशुिंदर्धनि सित । इक् पर्नियापसित्तिष्टस्य कल्याणिनत्रा-त्रसादितस्य वा संतेषण तावत्नुत्र (११६७) यहां कृत्या शीश्रं चित्तशुिंदर्शवित । यात्मव-क्रमान-परावज्ञात्यामे अनेपोर्नूलनात्मसबद्धिः । सा चैतद्भ्यामात्सुवारं प्रकीयत इति पर्मीर्वगात्मावज्ञा चेत्रं भावनीया ॥

र्याद् सत्रो यद् स्नान्धाः त्तमता सर्त्रधा स्थिता ।

एकास्य क्लि प्रात्मत्रं विरुद्धं संभवेत् वार्थं ॥

विनालम्बनमध्येतद्वायर्क्तयेत्र देक्तिः ।

प्रनादिकालपनाभ्यामातिकानभ्यामस्यै उष्करम् ॥

एकाभ्यानवश्यते तुर्त्ये कस्मात्मुखोद्यम् ।

पर्मीर्यमुत्तस्य स्वमुखायान्यद्धिते ॥

विनामणिर्ययोक्ताध सत्ति मीर्यक्तिवः ।

न तुं मे मीर्यात्मीक्यमिस्ताम जनद्वर्भमात् ॥

तस्मात्मवात्तरे यद्वत्तमत्मर्गानिनः ।

प्रात्मसेक्वतो वृत्तिर्भावयेतद्विपर्यम् ॥

प्रात्मसे बङ्मानोभ्यं स्तुतिनिन्द्विभित्तेतः ।

वर्धते नार्कवर्णात्मेकानर्कविक्वत् ॥

<sup>1)</sup> Dh.·s. § 91.

<sup>2)</sup> cf. Bodhic. VI. 14.

<sup>3)</sup> içyati MS.; Tıb. བདོད་རྡྱེད་ (164. b. 4)

<sup>4)</sup> na tvā 'me MS

<sup>5)</sup> new in this metaphorical sense, i. c. excitation, as of fire by oil.

<sup>6) °</sup>ça sc° MS Tib. त्य्रायायते हुंवा द्वा ने वा

10

15

परः किल मिय प्रीत इत्ययं में मितिश्वमः॥
ततुष्टीव मम प्रीतिः सामान्ये न सदाबस्तु सा।
ततुष्टीव मम प्रीतिः सामान्ये न सदाबस्तु सा।
तत्सुष्टेन न चेत्कार्यं तेन तुष्टेन कि मम॥
क्षित्र न चेत्कार्यं तेन तुष्टेन कि मम॥
क्षित्र न चेत्कार्यं तेन तुष्टेन कि मस॥
क्षित्र न चेत्कार्यं तेन तुष्टेन कि मस॥
न में परेणा तुष्टेन कः ये सीष्ट्यमिक्ताएविष ॥
एवं ज्ञाला प्रकृतिच्या कल्पना निर्विवन्धना।
प्रकीर्तिनिन्दा सत्कारा एवं ज्ञेपाद्य निष्पत्ताः॥
न धर्मो नायुरारोग्यं न वलं वन्द्नादिभिः।
यहद्वत्प्रास्यमानस्य विकारियन्यकायिकैः॥
व्हष्टस्याव विषष्टस्य लाभालाभी समोद्यी।
विवर्ज्य निष्पत्तं तस्माद्रवेयं शैलमानसः॥

संस्तवत्यागाञ्च शीष्ट्रं चित्तविषुद्धिर्भवति । इति ॥ तत्रापि चित्यते ।

> निमित्तोद्वस्तंभूता प्रत्यभिन्ना पुनः पुनः । उत्पाद्यत्यनुनयं जायते प्रतिघोऽप्यतः ॥ प्रतिघानुनयौ यस्य तस्य पापनवारितम् । स्रभ्याख्यानानि चित्राणि मात्सर्वे चेर्ष्यया सस्र ॥

<sup>1)</sup> This st. occurs at Bodhic. VI. 94. with varr. lectt. sa mām stautīty asambho and ity etat prītikāraņam. But the Tib. rendering of the last passage

<sup>2) =</sup> Bodhic., VI. 95 a.

<sup>3)</sup> This word, of which I find no equiv. in the Tib., confirms the conj. of Cowell & Neil at Divy. 17.11 ('mock').

10

लागादिकागता मान इत्याचावर्तते बङ्घ । तस्मात्सर्वप्रयत्नेन संस्तवं प्र(११७०)ल्हेन्सुनिः ॥ सादश्यादन्यद्प्येतद्वीरिस्रोतोवदीत्यते । तदेवेद्गिति थाल्या तत्वे तिष्ठाम्यतो बलात् ॥ यवस्तु चेतत्सादश्यं डब्खं च वन्तिप्यति । यक्षं चेतन्न सर्वं च न चिराव भविष्यति । इति ॥

ग्रात्मभावपरिष्नु दिश्चतुर्दशः परिच्छेदः॥॥

XV.

## भोगपुणवर्ष्यादः पचदशः पिच्छेदः ॥

शितासमुजयस्यात्मशुखनतर् भोगशुद्धिः संचयागावात् । पृथगिक् लेखिती ।

भोगजुद्धि च ज्ञानीवात्सम्यगाजीवशोधनात्॥

पबोक्तमार्थीप्रपरिपृच्छापाम् । इन्ह गृन्हपते गृन्ही बोधिसत्तो धर्मेण भोगान्पर्येपते नाधर्मेण । संमेन न विषमेण । सम्यगाजीबो भवति न विषमाजीब इति ॥

मार्यस्त्रमेघेऽप्युक्तं । न बोधिसत्रो दायकं दानपति रष्ट्रेर्यापयमार्चयति । कथं नेर्या-पयमार्चयति । न प्रनिर्मन्दं मन्दं न्नामनुत्तिवपति न नित्तिपति पुगमान्नप्रेतिकाया सन्निश्च- 15

<sup>1)</sup> varā MS.

<sup>2)...2)</sup> These introductory clauses are wanting in Tib.

<sup>3)</sup> See Lal.-v. 230.17 for yugamātraprekṣin and compare the passage generally. For prekṣikā see 52 is.

<sup>1)</sup> cf. 130.3,6, here rendered  $\overset{*}{\approx} \mathbb{T} \mathbb{R}^{\infty}$  hypocrisy (165. b.4) Dr. Zachariæ calls my attention also to Anargharo IV. st. 11.

<sup>2) &#</sup>x27;utters', like Pali niccārcti.

<sup>3)</sup> ব্যুব্ৰ'ৰ্' 'tempted' 'pressed to accept' — a sense which also suits Diry.
116.17.

<sup>4)</sup> Cf. M. Vyntp. § 127. 57 where the form lapanā follows kuhanā. The Tib. [74] (not in Jāschke, but cf. Saratch. Das s.v.) doubtless has the meaning of babbling which B<sup>2</sup> (Nachtr.) assigns to lapanā. With the whole compound cf. Rāşṭrapālaparip. [6. a] cited in Camb. Cat. p. 206.27 (= 17.5, ed. Bibl. Buddhica, where read Cap<sup>c</sup> for Cep<sup>c</sup>).

<sup>5) &#</sup>x27;gives a hint' as in Pali.

लाभिनां च ब्रह्मचारिणामित्रके व्यापीद्बक्जलता। एवं कि बीधिसत्नी विषमपर्पे 'िरला-भाषमती भवति। पे॥ इक बीधिसत्नी न तुलाकूटेन न मानकूटेन न विसंभेषातिकया न धूर्ततवा लाभमुपार्जयति। एवं कि बीधिसत्नी अधर्मलाभाषमती भवति। पे। ये ते लाभा स्तीपिक्रसंस्पृष्टा वा धार्मिक्ससंस्पृष्टा वा सांधिक्रसंस्पृष्टा वा अत्तुज्ञाता वा। तान् न प्रतीच्कृति न स्वीकरोति। एवं कि बीधिसत्नी अपरिष्ठुढलाभाषमती भवति। याव- क लाव्धा लागं न ममापते। न धनायते। न संनिधि करोति। कालानुकालं च श्रमणात्राह्म-णेभ्यो द्दाति। मातापितृमित्रामात्यज्ञातिसालोक्तिभयः कालानुकालमात्मना परिभुद्धे परिभुज्ञानश्चारक्तः परिभुद्धे। स्वनध्यवस्तितो न चालभ्यमाने लाभे खेर्चित्तमृत्पाद्यति। न परितप्यति न च दापकर्गनपतीनामित्रके अप्रसाद्चित्तमृत्पाद्यतीत्यादि॥

तत्रैपीप्यस्य वोधिसत्रस्य भोगगुद्धिरात्मभावशुद्धिवत्पर्वृताय भवेत् ॥

यवोत्तामार्यविमलकोर्तिनिर्देशे । पुनर्परं भद्त शारिपुत्र ये प्रविशतीदं गृहं तेपां सननत्तरप्रविष्टानां सर्वेत्ताशा न वाधते ४वं द्वितीय ग्राप्टर्गांद्वतो धर्मः ॥

पुनर्त्रेवोक्तं । यथ ततो भोजनात्सर्वायती सा पर्यतृप्ता भूता । न च तत् भोजनं जी-यते । पैश्च वोधिसर्वः स्रावकेश जन्नव्रसलोक्तपालीस्तर्त्येश्च सर्वस्तद्रोजनं भुक्तं तेषां ता-

<sup>1)</sup> ব্রিব্রিখ্যা (166. a. 4) 'desire to injure', elsewhere in Buddh. Skt, as in Pāli.

<sup>2) &#</sup>x27;trust'. Kern, Jātak.-m. xxxiii. 5, prints' 研'; 現' B2. For ghātīkā cf pre-kshīkā 52 18, 267.15.

<sup>3)</sup> anadhyavasıta 'unattached', Mhv. III. 201.5 in a similar context.

<sup>4)</sup> This sentence and the three extracts from the Vimalakirtinirdeça are omitted in the Tib.

<sup>5)</sup> Cf use of saha 178.3 A marginal note adds: dhīmatā tathaiva pariņāmādinā çodhītāt grhasya The house of Vimalak. in Vaiçālī was long celebrated for its sanctity (Takakusu, I-tsing, p. xxxiii, n. 2; S. Beal, Life of Hiuen-Ts, p. 100).

<sup>6)</sup> The first of the eight miracles was (as Mr Watters informs me from the Chinese version of the sutra quoted) the miraculous filling of the house with 'brilliant golden light'.

दशं मुखं कापे अवकातं पादशं सर्व[118] मुखपिउतापां लोकधाती बोधिसवानां मुखं। सर्वर्गमकूपेभ्यश्च तेषां तादशो गन्धः प्रवाति। तव्यवापि नाम तस्यामेव सर्वगन्धमुगन्धा-यां लोकधाती वृत्ताणां गन्धः॥

पुनिश्चोतं । पैश्च भरतानन्द भितुभिर्नवक्रात्तनियामै रेतद्वोत्तनं भुतं तेषामेवावक्रात्व तियामानां परिणंस्यति । पे । पैर्नुत्पाद्तिवोधिचित्तैः सवैः परिभुतं तेपामुत्पादितबोधिचित्तौः सवैः परिभुतं तेपामुत्पादितबोधिचित्तौर्भ्तं तेषां नाप्रतिलब्धतात्तिकानां परिणंस्यतीति विस्तरः ॥

र्ष्ट्रियताकरूणा गर्भवेष्टितात्पुएयशोधनम् ॥

उत्तं क्यार्थगगनगञ्जसूत्रे । यद्वतारूकार् विमुद्धं तद्दानं द्दाति । ममकार् विमुद्धं तद्दानं द्दाति । कृतुविमुद्धं तद्दानं द्दाति । दृष्टिविमुद्धं तद्दानं द्दाति । निमित्तविमुद्धं तद्दानं द्दाति । विपाकप्रतिकाङ्गणाविमुद्धं तद्दानं द्दानि । यथा गर्गनमपर्यत्तोकृतेन विक्ति । यथा गर्गनमपर्यत्तोकृतेन विक्ति । यथा गर्गनमपर्यत्तोकृतेन विक्ति । यथा गर्गनमद्दिष्टि । यथा गर्गन सर्ववद्धतेत्रस्पर्णमेवं सर्वमत्वमित्रीत्तिकृति । यथा गर्गन सर्वमत्वावकार्थं द्वाति । यथा गर्गन सर्वमत्वावकार्थं एवं सर्वमत्वोव्या तद्दानं द्दाति । यथा गर्गन सर्वमत्वावकार्थं एवं सर्वमत्वोवज्ञानवे वित्तप्रकृतिविमुद्धं तद्दानं द्दाति । यथा गर्गन सर्वमत्वावकार्थं एवं सर्वमत्वोवज्ञानवे तद्दानं द्दाति । यावष्यया निर्मितो निर्मिताय द्दाति निर्विकाल्पो रनाभोगः । चित्तमनोविज्ञानविज्ञानविज्ञान सर्वधर्मनिःप्रतिकाङ्को । एवं द्वयविगमतया मायालवा रनाभोगः । चित्तमनोविज्ञानविज्ञानविज्ञान सर्वधर्मनिःप्रतिकाङ्को । एवं द्वयविगमतया मायालवा

<sup>1)</sup> This (as Mr. Watters informs me) is taken from a later chapter of the nirdeça and forms part of Vimalakirti's answer to Ananda's question as to how long was required for the fragrant food to digest.

<sup>2)</sup> At this point the Tib. version is resumed (166. b. 3). cūny. has apparently the meaning suggested p. 272, n. 4 below.

<sup>3)</sup> The Tib. seems to have read vijnānavigamatayā (167 a. 3).

णस्वभावविशुद्धं वोधिमत्रस्तद्दानं द्दाति । यस्येदृशो दानपरित्यागः प्रज्ञाज्ञानेन च सर्व-सर्व्य(118b)क्रेजपित्यागः । उपायज्ञानेन च सत्तापरित्यागः । एवं त्यागचित्तः कुलपुत्र वोधिमत्रो गगनसमद्दानो भवति ॥

मार्यातप्रमित्ते प्रयोत्ते । नास्ति सत्तोतपीउनादानम् । पात्रत्नास्ति प्रधिते कत्तदानं । पात्रत्नास्ति सर्वसत्तेषु द्तिणीपावनन्यनादानं । पे । नास्ति निक्रन्द्दानं पावनास्ति पा- ६ चनकेपूपतप्रदानं नास्त्युच्चर्यनोद्धापनदानं नास्ति पराद्युखदानं नास्त्यपविद्धदानं नास्त्यस्यक्स्तदानं । पे । नास्त्यक्रित्वकदानं । नास्त्यकालदानं नास्ति विप्रशस्त्रदानं नास्ति सत्त्विक्ठिनादानिति ॥

वत्तर्स्तुत्रपरिष्ट्शपानुतं । दानपारिमताजालोश्य वस्य वेनार्थस्तस्य तत्प्रदानका-लः। म्रपि तु तयाक् वारिष्यामि । मखेषेभ्य एव मखपानं दास्यामि । तांस्तान् स्मृतिसंप्र- 10 जन्ये नमादापविष्यामीति ॥

मयापानाइपि नैराएँयैकृते बोधिसत्वे प्रतिघो गरीयान् । सत्तसंग्रहृङ्गिनिञ्चातो । ऽन्यप्रसादनोपायासंभन्ने मग्वं देयमित्यभिप्रायः। जस्त्राद्धिप यग्वनुवधगुरूलाग्वन्नविचा-राद्दानमापग्वेत । नेवापत्तिरित्यत एव गम्यते । सूत्रेषु तु सामान्येन प्रतिषेध । इत्युक्ता दानविष्ठुद्धिद्क् ॥

श्रीलविष्ठुिंदरार्थगगनगज्ञमूत्रे एवाभिक्तिः । स्रविर्क्तिवोधिवित्तता चित्तविष्ठुद्धै स्रपगतम्रावकप्रत्येकवुद्वचित्तता प्रानाणिकविष्ठुद्धै इत्यादि ॥

<sup>1)</sup> The Tib. here renders this  $\Box \Box \Box \Box \Box \Box$  'scolding' (but see pp. 45 n. 3, 185. 1);  $ull\bar{a}pana \Box \Box$  'wheedling, coaxing'. The transition of meaning from 'raising the voice' (cf. samullap in Skt, and for Pali, Morris in JPTS 87, pp. 141—2) to the above sense is hinted at by Dhammapāla on Therī-g. st. 357:  $ullapan\bar{a}$  ti aho sukham aho sulham ti uddham uddham lapāpaneti (ed. PTS p. 243) The whole compound is illustrated by Samghād III. i. 1. (=Vinayap. III. p. 128. 1) itthiyo... dhuttilā... ullapanti pi ujjhagganti pi (Pali jaggh, jhagg = \frac{\frac{1}{2}}{2}.

<sup>2) °</sup>sya MS.

पुनर्परा शील विश्विष्ठः। शुढं गगनं शुढं तच्छीलं। विमलं गगनं विमलं तच्छीलम्। शातं गगनं शातं तच्छीलं। अनुत्रतं गगनमनुत्रतं तच्छीलं। अनुनीतं गगनमनुनीतं तच्छीलम्। यावद्छेचाभेयं गगनमहेचाभयं तच्छीलमित्यादि ॥ अप्रतिकृतं गगनं सर्वसवाप्रतिवित्तस्य तातिपरिश्रुद्धिः। समप्रयोगं गगनं सर्वसवसमचित्तस्य तातिपरिश्रुद्धिः। समप्रयोगं गगनं सर्वसवसमचित्तस्य तातिपरिश्रुद्धिः। तयादि॥ तथ्यापि स्यान्मक्षशालवनं । तिस्मि[1194]न् कथ्यिदेवागत्य शालं हिन्धात्। तत्र तेषामविश्विष्ठानां नैवं भवति। एष हिन्दो वयमच्छित्वा इति। न तेषामनुनयो न प्रतिधः। न कल्पो न विकल्पो न परिकल्पः॥ पैवं तातिरियं बोधिसवस्य पर्मा गगनसमा तातिर् । [इति]॥

श्रार्यमुद्धे विस्तर्मुक्ता श्राक् । इद्मुच्यते वीर्य । तस्य कायपरिश्रुंहिः । यत्का10 यस्य प्रतिभातप्रतिबिम्बद्धानं वाचोऽनिभतात्यद्धानं । चित्तस्यात्यत्तोपशमद्धानं । तथा
मैत्रीसंनाक्संनद्धो मक्।कर्त्वणाधिष्ठानप्रतिष्ठितः । सर्वाकार्यरोपतं श्रून्यतीकार्गिनिर्कृतं ध्यानं ध्यायति । तत्र कतमा सर्वाकार्यरोपता श्रून्यता । या न दानविकला । याववोपायविकला । न मक्।मैत्रीमुद्तिगेपताविकला । न सत्यद्धानावतार्विकला । न बोधिचित्तसत्वापेताविकला । नाष्ट्रपाश्यपप्रयोगविकला । न दानप्रियवस्वतार्थक्रिया समा15 नार्थताविकला । न स्मृतिसंप्रजन्यविकला । न स्मृत्युपस्थानसम्यकप्रकृाणार्द्धपाद्देन्द्रियवलवोध्यङ्गाष्टाङ्गमार्गविकला न शमधविषश्यनीविकला । पे । उपशाता च स्वभावेन ।

<sup>1)</sup> supplied from the Tib. (168. a. 3) in which the end of the quotation is duly marked. The Skt. MS. runs on \*okshäntir arya\* without break of sandhi.

<sup>2)</sup> The Tib. apparently read this clause: kā pariçuddhir iti.

<sup>3)</sup> Cf. 204. 15,16. pratibh. 'illusion' B. & R. on authority of M. Vyutp.; Tib. AT 'WX 'mirage'.

<sup>4)</sup> For çūnyatā in connexion with dhyāna cf. Dh.-sni § 344 (and C. F. Davids ad loc.), also ibid. 121; together with nirvāna explained by Buddhaghosa (Atthasl. § 472) as freedom from rāga-dosa-moha.

<sup>5) . . . 5)</sup> Dh.-sgr. §§ 44—50; M. Vyutp. §§ 38—44.

<sup>6)</sup> Dh.-sgr. § 117 note (p. 64) and Pugg.-p. p. 61 § 26.

स्रनुपणाता च कर्मक्तेणेषु ' उपेत्तिका च सर्वधर्माणां ' स्रवेत्तिका च बुद्धधर्माणां । बन्दि च स्वत्तत्त्रणोत । विक्राता चाधिष्टीनकार्यतया । स्वध्यापृता च स्वर्मेन । सर् व्यापृता च बुद्धवार्येषु । शीतीभूता चोपशमेन । सरोज्ज्विता च सवपरिपाके ' स्यमुच्यते सर्वाकारव-रोपेता स्नव्यता।। यावदियं कुलपुत्र ध्यानपारिमता चर्पापरिसुदिति॥

एतेन प्रज्ञापरिष्मुद्धिर्वेदितव्या । एवं सर्वपुणयेषिति ॥

5

तवार्षविमलकोर्तिनिर्देशेऽप्युक्तं । सद्धर्मचक्रप्रवर्तनमङ्गपरिनिर्वाणसंदर्शनगोचर्ख वोधिसत्वचर्याऽत्यज्ञनगोचर्छायमपि वोधिसत्तस्य गोचरः । इति ॥

भोगपुरायमुद्धिः पञ्चद्शः परिच्हेदः॥ १५ ॥

## XVI.

## भद्रचर्पाविधिः पोउशः पिन्छेदः ॥

10

इदानीं त्रयाणामिष वृद्धिर्वा[119b]च्या ॥ किमर्षे ।

ग्रक्तितार्ः सुबक्वः स्वल्पं चेर्मनेन कि । न चातितृप्तिजनकं वर्धनीयिमर् ततः ॥ ग्राति]तृप्ति बुद्धवं । तन्न ग्रावकसाधार्णेन प्रुद्धिमात्रेण सवानां जन्यत इत्यर्थः । 15 ग्रात्मभावस्य का वृद्धिर्वलानालस्य वर्धने ॥

<sup>1)</sup> Only found in M.-Vyutp. § 20.31 and there at end of cpd.

<sup>2) &#</sup>x27;blessing' Tib.; cf. Divy. Ind. s. v. adhitishthati.

<sup>3)</sup> I have added these letters because the Tib. has alike in both clauses মৃত্যু কুন্মস্থান (168. b. 6).

तत्रार्पर्त्तमेधे वलमुक्तं । न स सद्रः सद्रानिकापे संविद्यते यो वोविसद्यस्य वलेन वलं मर्र्पेरित्यारि ॥

तस्य क्रयं वर्षनम्। यङ्कतनार्धतयागतगुरुषम्त्रे व्यायवञ्जयाणीत् व्यवदर्शनवित्तिताः वातमञ्जुपृष्टेन नगवता। द्शिभिन्हारात यमें: समन्वागतो बोधिसव एवंद्रपां वलवतां व प्रतिलभते । कतनैद्शिमिः । इक् मक्रारात बोधिसवः क्रायं क्रीवितं च प्रित्यक्रति । न च पुनः सक्रमें परित्यक्रति । सर्वसवानां चावननित न च पुनः नित्रं वृंक्यित । द्वतानां च सवानां चनते । न प्रतिष्ठं कर्रोति । क्रियित्स्वानां च सक्रानान्यं वर्रोद्धनं द्रशित । भीतानां च सक्रानान्यं वर्रोद्धनं द्रशित । भीतानां च सक्रानान्यं वर्रोद्धनं द्रशित । मितानां च सक्रानान्यं वर्रोद्धनं वर्रोति । क्षानानां च सक्रानां मूत्रोचिकित्साय उत्सुक्षो नवित । द्रित्रां सक्षानां मूत्रोचिकित्साय उत्सुक्षो नवित । द्रित्रां सक्षानां मितानां च सक्षानां मात्रानां वर्षोति । व्यानः वर्षोति । स्वानां मात्रानां मात्

<sup>1)</sup> On this work Mr. Watters kindly gives the following information sugglementary to p. 7 n. 5 above: «The Chinese book, Nanj. 23(5) and 1649, is evidently the Tathagatagubyasutra of the Çikshasamuccaya and the Tathagatacintyaguhyanirdeca of your note [p. 7, n. 5]. The letter is the title of the work in N 1048, except that, instead of "nindeps, there is "nadiffunctions. The Chinese treatise is totally different in matter and character from the Nepulese [Sanskrit] work described by Raj. Mitra [Skt. Buddh. Lit. Nepal, p. 281]. It is not, in either form, in 18 chapters. The very hand construction of the creating phrase seems from the Tib. (169. a. 1) to be genuine. The following account by Mr. Watters from Ch. 6, 7 of the Chinese version makes the simulan clear. adjātagatru is with Buddha on the Gröbezkupa munisin at Rajagria. Tejragāri Bodhisatra is there also. The King expresses carriefly as to the weight of Vajiapanis mace. The mace is put on the ground, and the Hing. Infra. and Marigalyāyana in succession try in vain to lift it. Ajātaņatru expresses surpise to Brillia at Vajrapāņī's lifting the mace कांग्रे ease, धार्व डडांड मेग्स डाट्य संगीतांट डाट्याइफे ए power as that of Vajrapāni could be obtained. Buildha regiles that there are 10 great means (aharma).n

<sup>2)</sup> Buddh.-Sk. (cf. Pali) for jigholsulöm.

अ) हेंच्य भीवस्त.

<sup>4)</sup> The quotation ends at this point in the Tib. (169 a. 6).

म्रनालस्यवर्धनं वातमत् । यद्वीर्यवर्धनं । यद्योक्तं सागर्मितेमूत्रे । म्रार्व्धवर्धिण सा-गर्मते वोधिसत्वेन भवितव्यं सदा दृष्टपराक्रमेण । तीन्नव्कृत्देन वोधिसत्वेन भवितव्यम-नितित्तिषुरेण । म्रार्व्धवर्थिणां कि सागर्मते वोधिसत्वानां न दुर्खगा भवत्यनुत्तरा स-म्यक्सवोधिः । तत्कस्य कृतोः । यत्र सागर्मते वीर्षं तत्र वोधिः । कुसीदानां पुनः सुद्धर-विद्धरे वोधिः । नास्ति कुसीद्स्य दानं यावत्रास्ति प्रज्ञा [120 a] नास्ति कुसीद्स्य ६ परार्ष इति ॥

चन्द्रप्रदीपसूत्रेऽट्याकः।

उत्पत्तं वारिमध्ये वा सोऽनुपूर्वेषा वर्धत । इत्यादि ॥ इयं संतेषादात्मभाववृद्धिः ॥

श्रून्यता करूणागर्भाद्दानाद्वोगस्य वर्धनं ॥

यधोतां वज्रच्छेदिकायां।

यो बोधिसत्नो ४प्रतिष्ठितो दानं द्दाति । तस्य पुणयस्त्रन्यस्य न मुकार् प्रमाणमुद्र-न्हीतुमिति ॥

मक्त्यामिष प्रज्ञापार्मितायामुक्तं । पुनर्परं शारिपुत्र बोधिसत्नेन मक्तासत्नेनात्त्वमिष दानं ददता सर्वसत्तेषु सर्वाकार्ज्ञतायामुपायकीशल्यपरिणाननतायामप्रमेयमसंख्येयं 15
कर्त्वकामेन प्रज्ञापार्मितायां शिवितव्यम् । तथा सर्वसत्नानां मनोर्थान्परिपूर्पितुकामेन ।
यावज्ञातद्यप्ततञ्चानराज्यादिभिक्तपकरणीः प्रज्ञापार्मितायां शिवितव्यमिति ॥

<sup>1)</sup> Tib. (169. a. 6) °경작'자유'라는 "paripṛcchā-sūtra, cf. KF 253 (XII.1).

<sup>2)</sup> Cf. dhuradhīra Mhv. I. 90. 13.

<sup>3) § 4,</sup> p. 21. 11 of the edition.

<sup>4)</sup> As to this extract compare 243 n. c.

อี

विना च कर्मणया न बोयिसस्यानां किंविडिप्टितनिति वस्यानः। इति संनेपाद्मोग-वृद्धिः॥

पुरायवृद्धिः सर्ववृद्धीनां मूलिनिति तर्र्ये परिकर्वन्य उच्यते ॥ कृतार्वित्र पतिन व्यवसायाज्ञायी रृष्ठी । करूणां च पुरस्कृत्य पतित पुनवृद्धये ॥

विज्ञमुद्धिकालमावितानां व्यवसायादीनां प्रयोगारम्ने पुनरामुखीकर्णेन इन्तार्गः द्वार्थः स्रोकः । कृष्टेत्यादियूर्वक एव ॥ ब्राह्मवयुद्धकालानां ब्रह्मकीवलाद्र्वतप्रयोगसम् कालं इन्नेकरिय्यामीति वैद्यिल्यनिवार्णादनादिग्रक्षम् । तत्र कर्यं व्यवसायं इन्नेक-रोति ॥

ग्रार्यनुवन (ज्ञार्यनेत्रेयनुप्रतंप्रज्ञातः) तन्यक्चर्यानःत्रमर्थः । पूर्वातजोदोगतका-यप्रणानः जायतनन्वाकारेण जायवलं दृष्ठां कुर्वाणः । पूर्वातजोदीगतकाय वितागरिष्ठां विनिध्नार्णतातारिकावितप्रचार्तनन्वाकारेण वितामनीतेकारं निगृह्णन् । पूर्वातकोव्यत-

<sup>1)</sup> At this point the Tib. adds (169 b. 6): \\ \frac{1}{2} \bigstyle \bigstyl

<sup>2)</sup> The test before the Tid. translator must have been different here, as his version reads \$\frac{1}{2} \frac{1}{2} \frac{1}{2

<sup>1)</sup> läyaparyeshtisamuddo II.

<sup>2) . . 2)</sup> pratilambha . . . pratilambhenendrio H.

<sup>3) °</sup>thyamayeyogaprayoga II.

<sup>1)</sup> odhānena samtatım H.

<sup>5)</sup> ogatāvīryāo II.

<sup>6) °</sup>pannasamanı aharena II.

<sup>7) &#</sup>x27;exaltation', new to Skt.; Tib. স্ইন্সান্ত্রিন, with which Buddhaghosa's explanation of the Pali sampaggāha agrees: ukkhipanaļļhena ciltam sampaggāņhhātīti sampaggāho (Atthasāl. p. 372).

<sup>8)</sup> ham janayam [sic] II.

<sup>9)</sup> nirupanalhyantrupaji II.

<sup>10) °</sup>grahaprayul.tasya samanvā° H.

<sup>11)</sup> omitrārāgaņa om. II.

बुद्धतेत्रानुचर्णासर्वधर्मभाणकोपस्थानसर्वतथागतशासनसमन्वाक्रणप्रयुक्तस्य सर्वधर्मयर्थे-ष्टिसक्षायभूतस्य सर्वकालयाणिमत्रदर्शनसर्वबुद्धधर्मसमुदानयनप्रयुक्तस्य बोधिसत्रप्रणिधि-ज्ञानशरीरस्य केतुप्रत्ययभूतमवलोक्याचिक्यकुशलमूलेन्द्रियवेगान्विवर्धयमान इति॥

मार्थान्यमितिर्देशे मङ्ग्यानमूत्रे उट्युक्त । एको बोधिमत्नो उदितीयो उमङ्ग्यो उनु
क तर्यां सम्यक्संबोधौ [121 a] संनाल संन्छाति । स वीर्यवेत्वयिर्गृहोतेनाध्याशयेनापरावकाशास्वयेकारो । स्वबलबलोइतः । स एवं दृष्टसंनालः संनद्धो । यत्किश्चित्सर्वसत्नानां
परिप्रापयितव्यं भविष्यति तर्हं परिप्रापयिष्यामि । यत्सर्वायाः सर्वनवयानसंप्रस्थिता
बोधिसत्ना न परिप्रापयिष्यत्ति तर्हं परिप्रापयिष्यामि । न मम दानं सङ्गयकं । महे पुनः शीलतात्तिः
वीर्यध्यानप्रज्ञानां सङ्गयो । नाहं पार्मिताभिष्त्यस्थातव्यो मया पुनः पार्मिता उपस्थातव्याः । एवं संग्रह्वस्तुषु सर्वकुशलमूलिषु चलेयम् । यावदेकािकाा मया उदितीयेनासङ्गयेन
वज्ञमये मङ्गिमएउले स्थितेन सबलं सवाङ्गने मारं धर्षयित्वा एके[-चित्त)ल्यासमायुक्तया
प्रज्ञया उनुत्तरा सम्यक्संबोधिरिमसंबोद्धव्येति ॥

म्रार्यवर्ष्मधातमूत्रे उप्याकः । तस्यवापि नाम सूर्यो देवपुत्र उद्यमानो न तिष्ठति । जा-

<sup>1)</sup> vārya° MS.; but Tib. এইব্'মেশুম. The MS. has been corrected here.

<sup>2) °</sup>kāçībhyayaṇ ° MS., which again shows marks of alteration. Tib.: শ্রেণ নির্মান্ত্র শুন্তা ক্রিল আমান্তর বিশ্বাদ্ধি কর কর কর as not to give an opportunity by [? to] another. asvayaṃkṛt does occur, but possibly some aksharas are missing.

<sup>3)</sup> Supplied from Tib. (171 a. 6) ਐਸਨਾ ਹੈ ਜਨ ਨੇ ਸਾਰੀ ਸਨ ਤਿਸ਼ਤ 'ਨੇਸਾ ਸਨੇਸ਼ਤ 'ਤੇ See the parallel passages at Mhv. I. 229. 10 (with Senart ad loc.) and Lal.-v. 447. 16.

<sup>4)</sup> vajradhara° MS. but Tib. as above 22 n. 2. Compare also Çāntideva's own words in Bodhic. VII. 46.: Vajradhvajasya vidhinā... mānam... bhāvayet; on wh. the Comm. observes: Vajradhvajasūtra-pratipādita-vidhinā°.

त्यन्धदोषेणा । न तिष्ठति गन्धर्यनगरदोषेणा । न तिष्ठति चतुर्द्वीपलोयधातुभूगिरजोदो-षेणा । न तिष्ठति रान्तिमुरेन्द्रदोषेणा । न तिष्ठति धूममण्डलदोषेणा । न तिष्ठति जन्बूद्वी-पत्तिणदोषेणा । न तिष्ठति नानाक्वायदोषेणा । न तिष्ठति विषमपर्वतदोषेणा । एवमेव वो-षिसत्वो मक्तास्तः स्मृतितंप्रज्ञन्यविषुलगम्भीरचेता अदीनसत्वो गुणाचर्याज्ञानचर्यावसीनं पावज्ञ विवर्तते सत्वद्वीक्तियदोषेः । न विप्रवमित कुणलमूलपरिणामेः । सत्वदृष्टिकालु- क प्यदोषेनं विवर्तते । सत्वतीभचेतीभिनं द्वर्रोभवति । सत्वविनष्टमंतत्या वोधितंनाक् न वि-क्वम्भपति । सर्वज्ञगतपरिज्ञाणप्रणिधानस्य सत्वकालिकलुपैनं स्रंतनां वर्रोति यावदालज्ञ-

<sup>1) °</sup>husur° MS.; but Tib. correctly ញូកប៉េត្ (171 b. 1)

<sup>2) °</sup>nām MS

<sup>3)</sup> Tih. A. A. A. A. A. A. C. Possessing the disposition to injure. I leave what appears to be the reading of the MS, though one might read द्रीदिन्य and correct to दीदिग्रय. At this point we find again the same word added in the margin that was noted above p. 149, n. 4. This is to be read in both places as khajunka- (not Lhattaika.) and here, in the abstract form, Lhatunkatā This would seem to be a gloss on drauhilya; hut the Tib. here adds a whole parallel clause: 최저작정학 নুৱাৰিনিউ'ন্ত্ৰান্থানিভ্ৰাৰিন, which would imply an additional clause na rivartate satvalhatuilatā(?)-doshaih. The meaning 'violent, wild' is not easy, however, to reconcile with the passage above cited, unless it be through a transition of meaning as in the Eng 'grasping', 1) rapacious, 2) avarieions; cf. Morris JPTS 1887, p. 161. In the text of 149. 13, I should now read kutukuūcakūh, comparing Divy. 8. 3, 302. 3, and regarding khatuika as a Prakritic form possibly allied to katu. As to initial lh for I in Skt. cf. Jacobi, Ausgew. Erz p. xxvin § 21.2, Pischel Gr. Pr. § 206. If this be correct, the present abstract is the equiv. of Pali Latuhañeukatā: Pugg. p. 19 Dh-shi § 1124 (cf Buddhagh, ad loc. and cf C. F. Davids, tr. p 300), where it follows kadariyam 'grasping character'. In the Gandavyūha (MS. R.A.S. Hodgs 2 f. 259 a 4) bodhicittam is said to be ajaneyaçvabhūtam (cf. supra 26. n. a. 119. n. 1) sarva-khatumkatāyā vigatatayā. Here khatunlata = 'wildness, (equine) vice'. The Jain-Pkt. is Lhalumka (cf. Pischel, op. cit. § 226) The exact meaning of this, a combination of violence and grudgingness, is well shown by the parable of the restive bullocks in Uttaradhy. § 27 (tr. S. B. E. xlv. 149, 150 n. 4).

<sup>4) &#</sup>x27;to be parted from' as in Pali.

<sup>5) &#</sup>x27;relaxation', fem. form new. cro MS.

नर्तनेवधानेन १ न निर्विकते पर्सवद्षिय। तत्कस्य हेतोः । त्रनावर्णा(121b)नएउत्तमे-तड्र्यात । यड्डत सर्वज्ञगिद्धमुद्धिविनयाय । ये ॥ यद्य तेषां सर्वसवानां डुप्खस्त्रन्यो वि-वियं चावर्णीयं कर्म समुत्यितं येन ते बावर्णीयेन कर्मणा वुद्धाव पश्यितः धर्म न श्र-एवासि । संघं न जानसि । तर्कं तेयां चित्रविचनावरणीयं कर्मोपचितं इप्खस्कन्वेन स्व-ङ केन शरीरेणोपाद्दामि तासु तासु नरकोपपतिषयायमूनिषु संवासेषु च । ते च सर्वनवा-स्ततस्यवसां १ अर्ह् च डप्खोपादानमुपाद्दानि व्यवस्याम्युत्सहे १ न निवर्तेन प्रसा-यामि नोत्तस्यामि न संत्रस्यामि न विभेषि न प्रत्युर्विते न वियाद्गि। तत्त्रस्य केतीः। श्रवर्षे निर्वाकृषितव्यो नया सर्वसञ्चानां भारो निय मन कानकारः । सर्वसञ्चोत्तार्पाप्र-णिघानं मन । मया सर्वस्ताः परिनोचिषसञ्चा । नया सर्वजगत्सनुतार्षितञ्चं । जातिका-10 त्ताराज्ञराकाताराद्यारियकाताराह्युत्युपपत्तिकातारात्सर्वापतिकातारात्सर्वापायकाता-रात्सर्वसंसार्कातारात्सर्वद्विगक्नकातारात्कुशल्यर्गप्रणाशकातारार्धानसन्दिवनका-त्तारात्तदेते नया सर्वसत्ताः सर्वजात्तार्नेन्यः परिनोचियतच्याः । तृष्णाजात्त्वसङ्का त्रविणा-नित्रर्णावृता भवत्रणासंप्रयुक्ताः प्रणाशप्यवताना इप्खपञ्चर्प्राविप्ताचार्कनीनित्रता । त्रवुषाः प्रतिज्ञाविमृद्धाः संशयभूताः सद्। विमतयो ४नेमदर्शिनः । त्रानिःशर्णकुशला भत्रा-15 र्षांचे ज्ञावर्तनएडलेकचर्षाः। पे ॥ सर्वसवानामनुतर्त्तानराज्यप्रतिष्ठापनार्यमलं चरामि । नाक् केवलमात्मयरिमोचनाभियुक्तः । सर्वसत्ता ख्रीते मया सर्वसताचितप्रवेन संसार्डगी-इङ्क्तंच्या । मक्षप्रयातार्भ्युत्जेप्तच्याः । सर्वोयद्रवेभ्यः परिमोचयितच्याः । नंमार्म्रोतसः प्रतार्गितच्या म्रात्सना मया सर्वसत्तद्वा ११२३ इन्डान्यने १६४ वासितः । यावद्वतसर्हे १ रहे सर्वापायेषु सर्वलोक्रयातुपर्यायमेषु सर्वडण्डवासननुभवितुन्। न च नया मर्वनचाः कुजल-

<sup>1)</sup> দেলীয় 'association with.; cf. 184. 7.

<sup>2)</sup> mutsa° MS.

<sup>3)</sup> compound new.

<sup>4)</sup> jaa MS.; but Tib. 37 (172 a. 5).

गुलैर्विज्ञतच्याः । व्यवस्यान्यकुमैक्नैकास्मिन्नपापे ४परासकोरीमतान्कालपान्सवसपितुं । यवा चेत्रापापे तथा सर्वापायित्वशेषसर्वलोक्यातुपर्यापत्रेषु सर्वसत्वपरिमोचनित्रानं । तत्वास्य केतोः। यरं खल् पुनरक्षेत्रेको इध्वितः स्यां न चेमे सर्वसत्ताः स्रपापभूमिप्रपति-ताः। गया तत्रात्मा बन्धवो दातच्यः। सर्वज्ञगञ्च निःक्रेतच्यं नर्स्कातर्वग्योनियमज्ञोक-कात्तारादक् च सर्वसत्रानानर्थाय सर्वड्डब्डवेदनास्वत्धननेन स्वकेन गरीरेगानुभवेयम्। ४ सर्वसविनदानमञ् च सर्वसवानां प्रातिभाव्यमुत्सके सत्यवादी प्रत्यपितो ऽविसवाद्काः। न च नया सर्वसत्याः परित्यक्ताः । तत्वास्य केतोः । सर्वसत्यारम्बणो मम सर्वज्ञताचित्तो-त्पाद् उत्पन्नो यद्वत सर्वनगत्परिमोचनाय। न चाक् रातिकामतयाऽनुत्तरापां सम्यक्संनीधी संप्रस्थितो नापि पञ्चकानगुणार्तयनुभवनाप नापि कानविषयनिषेवणाय । न चाक्नन्यो-न्यकानधातुपर्यापत्रर्रतिच्यूक्तमुद्दानवनाय चर्गान वोधित्तत्वचर्षा । तत्कस्य केतोः । ऋर्- 10 तयो क्षेत्रा सर्वलोकारतयः। गारविषय एप पड्त कानविषयनिषेवणा। डर्व्हिसेवितो क्रोप नार्गः । सर्ववृद्धविविधाती क्रापन्पदेगः पद्धत नामनिषेवणा । स्रतश्चीप सर्वद्धष्वस्मा न्धस्वोत्पार एव निषे[वर्षा] चत एव च नरुकातिर्वग्वोनियनलोकानाम्(122b)त्पारः। कलक्भाउनीववाद्तोभाग्च सत्वानानत एव प्राडर्भवति । एते च सत्वाः कामानिषेवमा-णाः वुद्धानां भगवतां सकाशादूरीभवत्ति । स्वर्गीपपत्तेर्रप्येते कामा ब्रत्तरापाय संवर्तत्ते । 15 किं पुनर्नुतरस्य ज्ञानराजस्य सर्वसत्वयोगतेमस्य । से।ऽक्मेवनप्रमाणरोपान्कामानां प-एवन् पर्वितानार्वेप्तांस्तस्माद्क्मेतिन्नर्ानमचर्णातायां प्रतिपत्स्ये ॥ पे ॥ तथा तथिन मया क्रशलमलं परिणानियतच्यं पद्या पंद्रेच सर्वसद्या म्रत्यत्तस्खमवेदितस्खं पावत्सर्वज्ञतास्खं प्रतिलभेर्न्। नया सार्विना मया परिणायकेन मयोल्काधारिणा मया तेमगतिर्द्शकेन

<sup>1)</sup> Doubtless a condemnatory allusion to the tantrik forms of Buddhism; cf. Poussin Bouddhisme p. 134.

<sup>2)</sup> niteshanam (here only) MS.

<sup>3)</sup> Not known to classical Skt., but occurring as a synonym of kalaha in Divy. 164. 25 (bhāṇd°) and in lexx., e.g. Deçīnāmamālā 101 (bhaṇḍaṇa). For Prakrit usage see Jacobi, Ausg. Erz. 13. 23.

<sup>4)</sup> The Tib. probably had a reading paridiptan adiptan.

मया स्वामित्रितिलब्धेन मयोपायज्ञेन मया अर्थविड्डवा मया संसारसागरे सर्वज्ञज्ञानयान-पात्रमक्तिदेशस्थितेन मया परिणामनकुशलेन मया पारदर्शकेन ॥ ये ॥ न खलु पुनरस्मि-श्चातुर्मक्राद्वीपके लोक्याती पावतः महास्तावत एव मूर्पा उद्गाव्कृति चातुर्द्वीपक्रलो-क्रायात्रवभासनाय । अद्य च पुनरेक एवैषां सूर्य उदागच्छति चतुर्द्वीपावभासनाय । न च ं तेषां सत्नानां चत्(1282)ई पिपपयत्नानां स्वजस्वकैः शरोरिस्वभासः प्राहर्भवाति । पेन ते दिवससंख्यां बानीयुः । स्वकार्ये वा परिप्रापयेुयः । सस्यानि वा परिपाचयेषुः । श्रक्रिक्वा उद्याननगरेषु रतिक्रीडापरिभोगनन्भवेषः । दिशो वा पश्येषः । गमनागननं वा ग्रामनगर्-निगमराष्ट्रराजधानोषु कुर्युः । व्यवकारकार्षेषु प्रयुद्धोरन् । पे । स्रव च पुनः सूर्यस्य देवपुत्रस्योद्यत एकस्य सूर्यनएडलस्याद्वितीयस्य चातुर्द्वीपके लोकघाती सर्वसन्नानामव-10 भासः प्राडर्भवति । एवमेव बोधिसत्तस्य मक्तासत्तस्य क्षालमूलान्युपरियमानस्य कुशल-मूलं परिणामयमानस्येवं चित्तमुत्पयते । नैतेषां सतानां तत्क्रशलमूलं विवाते येन ते मा-त्मानं परित्रायेर्न् । कः पुनर्वाद्ः परम् । ऋकु पुनः सर्वसञ्चानां कृतशः कुशलमूलानि समु-दानपामि कुशलमूलं परिणामयामि । यद्वत सर्वसत्तमोचनाय । सर्वसतानामवभासनाय सर्वसत्वानां ज्ञापनाय सर्वसत्वानामवतार् णाय सर्वसत्वानां परियक्णाय सर्वसत्वानां परि-15 निष्पार्नाप सर्वसत्नानां प्रसार्नाय सर्वसत्ना[123b]नां प्रङ्कार्नाय सर्वसत्नानां संशयच्छ्रे-दनाय म्रादित्यमग्रङ्गकारूपैर्स्माभिभीवतव्यं । न परः प्रतिकाङ्कितव्यः । न परस्यावका-श्न्राम्त्रां स्वेषु संनाक् उत्स्रष्ट्यः । न च सर्वस्रवानानिकात्सर्वस्रवाणव्यवशायो

<sup>1)</sup> The MS. seems to read aharahor.

<sup>2)</sup> Sic MS. The Pali ento implies a partic. ayant.

<sup>3)</sup> The final letters are not clear, nor does this form occur; but the Tib. US ZZZZZZ (174 a. 2) and the usage of parinishpad in Buddh.-Skt. leave no doubt of its genuineness.

निवर्तियतव्यः । न परिणागनायाः सर्वड्डष्खक्तया विनिवर्तितव्यं। न परीत्तानि कुणलम्-लानि परियक्तितव्यानि । न परीत्तया परिणामनया तुष्टिर्मत्तव्या इत्यादि ॥

मार्गातवमितिमूत्रेऽट्याक् । स न काल्पगणा[न]या वोधि पर्येषते । इयतः काल्पान् संनत्स्यामि । इयतः काल्पान् संनत्स्यामि । यपि तु छल्विचित्यमेव संनाक् संनक्षति । यावती पूर्वाकोिटः संसार्स्य [य]य्येताविदेशं रात्रिदिवं भवेत् । एवंद्वपै रात्रिदिवेः पञ्चर् । इदिवसिकेन पत्नेण त्रिष्णद्विक्तिकेन मासेन हाद्शमासिकेन संवत्सरेण स्नया वर्षम[ण]नया यावहर्षशतसक्त्रेणेकं वोधिचित्तगृत्पाद्येपमेकं च तथागतमर्क्तं सम्यक्तं वृद्धं पश्येपं । सनेन प्रवेशिनानया गणनया गद्भानदीवालुकासमिश्चित्तोत्पदिस्तथागतदर्शनेष्य एकेक-स्या[1240]िप सवस्य चित्तचित्तं वानीयां । सनेनेव प्रवेशिनानया गणनया सर्वसवानां ताविद्विक्चित्तेत्वित्त्वागतदर्शनिः)स्विचत्तचित्तानि प्रजनीयामित्यनवलीनः । सना- 10 क्लेज्यं वोधिसत्त्रस्यात्रयः संनादः । एवं दानादिषु वोधिपात्तिकमक्षपुक्त्वलाणेषु च

ग्रार्यर्तिपेष्युत्तं ॥ न वोधिसतः सत्त्रख्द्वतां सत्त्रद्वर्ततां ज्ञाता । भ्रतमिशः सत्तिर्वं ख्रुद्विरेवं द्वर्रात्तिरिति । ततो निदानं परिखिनः परापृष्ठीभूतः । परिशृद्धापां लोकायाती प्रणिधानं करोति । पत्रेदशानां सत्नानां नागापि न शृणुपात् । न च सत्नार्थं वै- 16 मुख्यत्वे वोधिसत्वपरिशृद्धापां लोकधातावुपपत्तिर्भवति । तत्र प्राज्ञो वोधिसत् एवं चि-

<sup>1)</sup> The MS., which has been corrected, reads apparently harttyā. The Tib.  $\Box \nabla \Box \Box$  suggests possibly hatt rather than hati.

<sup>2) . . . 2)</sup> The Tib. does not reproduce the repetition. In the second clause it would be easy to read kalpān na.

<sup>8) °</sup>līl.ā MS.

<sup>4)</sup> nayam MS. Tib. 到工工 [174 b. 2].

<sup>5)</sup> See p. 279, n. s.

<sup>6)</sup> 화경제권지지다린도 'turning one's back', as Divy.-Index interprets the form,

<sup>7)</sup> vimukhya° MS.

तमुत्पाद्यति । तस्मात्मत्वधातोर्षे मत्नाः स्युः प्रत्यवरा धाः जडएडमूक्षेत्रातीयाः । अपिरिनिः वीषाधर्मकाः कृत्त्वा सत्वधातौ न चिकित्सिताः सर्वबुद्धेः सर्वबोधिमतिश्च प्रत्याख्याताः । तेषां मदीये बुद्धतेत्रे संनिपातः स्यात् । तानकं सर्वान्बोधिमएडे निषीधानुत्तरां सम्यक्सं- बोधिमभिसंबोधपेषं ॥ एवं कि बोधिमत्रस्य चित्रय[124b]तश्चित्तोत्पदि चित्तोत्पदि सर्व- मार्भवनीति प्रकम्पते । सर्वबुद्धाश्चास्य वर्णवादिनो भवतीति ॥

एवं तावत्पुण्यवृद्धिकामेन [क्षा]षायो दृढीकर्तव्यः। क्षीशपदृढीकर्णार्थमधुनोच्यते। किष् पुनर्नेन दृढीकृतेनेति विमर्षनिरासाय धर्मसंगीतिसूत्रे गदितं। श्राष्ये सम्यग् भगवन् बुद्धधर्माणां मूलं। पस्य पुनर्शायो नास्ति सर्वे बुद्धधर्मास्तस्य द्वरे॥ श्राष्ठ्यसंपन्तस्य पुनर्भगवन्यदि बुद्धा न भवित गगनतलाद्धर्मशब्दो निश्चरित कुञ्चवृतेभ्यश्वी श्राष्ठाः। [प]श्रुद्धस्य बोधिसत्तस्य स्वमनोज्ञत्पदिव सर्वाववादानुष्ठासन्यो निश्चरित्त । तस्मातिर्कृ भगवन् बोधिसत्तेनाष्ठ्यसंपन्नेन भवितव्यं॥ तथ्यथा भगवन् पस्य पादी तस्य गमनं एवं भगवन्यस्याष्ठ्यस्तस्य बुद्धधर्माः। तथ्यथा भगवन् यस्योत्तमाङ्गं तस्य बोवितं एवमेव भगवन् पस्याष्ठ्यस्तस्य बुद्धबोधिः। तथ्यथा भगवन् यस्य जीवितं तस्य लाभः। एवमेव भगवन् यस्याष्ठ्यस्तस्य बुद्धबोधिः। तथ्यथा भगवन् यस्य जीवितं तस्य लाभः। एवमेव भगवन् यस्याष्ठ्यस्तस्य बुद्धबोधिः। तथ्यथा भगवन् सतीतेनाग्निर्व्वति । श्रमतीत्नेन न

<sup>1)</sup> There is an erasure here. The equivalent Tib. appears to be (though the print is not clear) এইব'বেশুম্'ঙ্কু 'small in valour'.

<sup>2)</sup> Cf. Thomas (in J.R.A.S. '99. 491) on Harsa-c. 14. 10.

<sup>3)</sup> MS. originally ni cakitāḥ, corrected to na cikiechitāḥ. Tib. এই একা বিশ্ব বিশ্ব

<sup>4)</sup> Cf. Mhv. II. 163. 18.

<sup>5)</sup> Tib. ANA'A also used as rendering of samkalpa which like acaya is used for 'determination, resolve'.

<sup>6)</sup> I follow here, as in several passages above, the punctuation of the Tib. (175 a. 2). The MS. reads and punctuates: niccarati | kudmo ca āçaçuddhasya.

<sup>7)</sup> Both MS. and Tib. are obscure. The former reads satitvanenāgniro, the latter omits āgni and jvalati in both clauses.

ःवलित। एवमेव भगवनाशिष सित वोधिसबस्य सर्वबुद्धधर्मा ज्वलित। ग्रसत्याशिष न ःव[125]लिति। तयाद्या भगवनसत्स्वधमेषेषु वर्ष वर्षत्यसत्सु न वर्षति। एवमेव भगवनाशिष सित बुद्धधर्माः प्रवर्तते। तयाद्या भगवन् यस्य वृत्तस्य मूलं विपन्नं तस्य पुष्प-पालािन नभूषः प्रशेक्ति। एवमेव भगवन्यस्याशिषो विपन्नस्तस्य सर्वे कुशला धर्मा न भूषः संभविति। तस्मातिर्क् भगवन्वोधिसबेन बुद्धबोध्यिधिकोन स्वाशिषः सूङ्कितिः स्वार् जितः 5 सुशोधितः स्विधिष्ठितः कर्तव्य इति॥

कोश्यगाषयो नाम । यार्यात्रपमितसूत्रे अभिव्हितः । स खलु पुनराषयो अकृत्रिमः स्रकृत्वात् । स्रकृतको निःसाध्यत्वात् । निःसाध्यः सुविदित्तवात् । सुविदितो निर्मायवात् । निर्मायः पुविदित्तवात् । सुविदितो निर्मायवात् । निर्मायः शुद्धत्वात् । स्रकुरिलाः स्पष्टवात् । स्पष्टो यविपनवात् । यविपनः सार्वात् । सारो यभेवावात् । यभेवो दछवात् । दछो १० अचित्ततवात् । यचित्रतवात् । यनिष्यतवाद् त्यादि । यपमेत्र चाधिकाधिकगुणाधिममप्रवृत्तो अध्याषय इत्युच्यते ॥

यथात्रेवोक्तं । उत्तर्णाध्यागयो विशेषगननतया इत्यादि ॥

चिष चाध्याशय उच्यते। सीम्यता भूतेषु ' मैत्रता सत्नेषु ' व्हितचित्तता म्रा[1256]र्षेषु ' कार्त्तायननार्षेषु ' मीर्वं गुरुषु ' त्राणता म्रत्राणेषु ' शरणता म्रश्ररणेषु ' द्वीपता ४द्वी- 15 वेषु ' परायणता म्रपरायणेषु । सन्हायता म्रसन्हायेषु ' सन्नुता कुटिलषु । स्पष्टता खटुङ्केषु ।

<sup>1)</sup> মৃত্'দ্'ব্ৰুড্'ব 'well affected, quite captivated'.

<sup>2)</sup> 픫'러기' 'guileless'.

<sup>3)</sup> This combination is not clearly legible. The equiv. Tib. appears to be  $\vec{S} N'Z'$ 

<sup>4)</sup> Cf. Karanda-vyūha 45. 18, a similar context.

<sup>5)</sup> Cf. 279, n. s. Tib. (176 a. 1) বৃষ্ট্রেব্রেম্ব্রেশ্বাধান্ত্র meaning perhaps clearness, purity of character amongst the vicious.

श्रग्रदता शहेषु । श्रमाया श्रागर्ह्नचिर्तिषु । कृतज्ञता श्रक्तिषु । कृतवेदिता द्रोक्षिषु । उपकारिता श्रन्पकारिषु । सत्यता श्रभूतगतिषु । निर्मानता श्रब्धेषु । श्रिनिन्दता सु†श्रिनिन्दना कृतेषु । श्रनारोचनता परस्खिलितेषु । श्रार्तणता विप्रतिपन्नेषु । श्रदोषदर्शनता सर्वीपायकीशल्यचर्यासु । श्रुश्रूषणता सर्वदितिणी येषु । प्रदितिणिश्रीकृताऽनुशासनी
विवत्यदि ॥

तर्वं व्यवसायाशयी दछीकृत्य कारूपयं पुरस्कृत्य यते शुभवृह्ये॥

यवोक्तमार्यधर्मसंगीतिसूत्रे । त्रथ खल्बवलोकितेश्वरो बोधिसत्नो महासत्नो भगवत-मेतद्वीचत् । न भगवन्वोधिसत्नेनातिवङ्गपु धर्मेषु शिक्तितव्यं । एको धर्मे भगवन् बोधि-सत्नेन स्वाराधितः सुप्रतिविद्धः कर्तव्यः । तस्य सर्वबुद्धधर्भाः कर्तलगता भवत्ति । कतम् १० एकधर्मे । यद्वत महाकर्त्णा । महाकर्त्णपा भग[126] वन्बोधिसत्नानां सर्वबुद्धधर्माः कर्तलगता भवत्ति । तय्वधा भगवन् येन राज्ञध्यक्रवर्तिनश्चक्रारतं गव्कृति । तेन सर्वे बलकापो गव्कृति । एवमेव भगवन् येन बोधिसत्नस्य महाकर्त्रणा गव्कृति । तेन सर्वे बुद्धधर्मा गव्कृति । तय्वधा भगवनादित्ये उदिते सत्नाः कर्मक्रियासु प्रचुरा भवति । एव-मेव भगवन् महाकर्त्णा यत्रोदिता भवति तत्रान्यवोधिकरा धर्माः क्रियासु प्रचुरा भव-

<sup>1)</sup> The Tib. renders simply: 'guileless amongst the wily' (FANC)
But the MS. reads vigatāgahac' with a mark of deletion over the syllable ga
only. As to gahana see 172 n. 4. An over-reaching character seems to be meant.

<sup>2)</sup> The Tib. equiv. Q&I connects this with vedanā, thus reminding one of the Shaksperian emore in sorrow than in angers.

<sup>3)</sup> নিবামন্ত্ৰাঝান 'such as have walked in error'.

<sup>4) \( \</sup>vec{A} \vec{A} \vec{A}

<sup>5)</sup> MS. corrected and the form odana added in the margin at this point.

<sup>6)</sup> 리됭징디지(유토직디 apparently 'disposition to take in good part, to receive with respect': cf. M. Vyutp. § 126. 16.

10

ति । तत्ववा भगवन् सर्वेषामिन्द्रियाणां मनसाऽधिष्ठितानां स्वस्वविषये प्रकृणप्राचुर्षे भवति । एवमेव भगवन् मक्तक्णाधिष्ठितानामन्येषां वोधिकराणां धर्माणां स्विस्मन् स्विस्मन् करणीये प्राचुर्षे भवति । तत्ववा भगवन् र्ज्ञावितेन्द्रिये सत्यन्येषामिन्द्रियाणां प्रवृत्तिभवति । एवमेव भगवन्मक्तकणायां सत्यामन्येषां वोधिकराणां धमाणां प्रवृत्ति-भवतोति ॥

श्रापालयमित्तसूत्रेज्यान् ॥ तत्ववापि नाम भद्त सारहतीपुत्र पुरुषस्य बोवितेन्द्रि-यस्याश्वासाः प्रश्वासाः पूर्विगमाः । एवमेव भद्दत्त सारहतीपुत्र बोधिसत्तस्य मक्षणानसमु-दामतस्य मक्षक्ररूणा पूर्विगमाः ॥ पे ॥ स्याव्यवापि नाम श्रेष्ठि[1266]नो वा मृक्षप-तेवी एकपुत्रके गुणावित मन्त्रीमतं प्रेम । एवमेव मक्षक्ररूणाप्रतिलब्धस्य बोधिसत्तस्य सर्वसवेषु मन्नामतं प्रेमेति ॥

सबमेषा भाविषतव्या । स्वसाननेत्रविधं पूर्वानुभूतमनुभूषमानं वा डब्खं भवं च स्वा-त्मन्यत्यत्तमनिष्टं भाविषता । प्रिषादिषु नै त्री मेत्रीवता भाविषतव्या प्रत्युत्पञ्च डब्ख्व्या-धिषु नक्ताडुब्खसागरानवधिदीर्घसंसार्व्यसनानुनीतेषु वा ॥

पयोक्तानार्वद्शभूनजासूत्रे । तस्यैवं भवत्याञ्चर्यं यावद्ञानसंमूळा वतेमे वालपृथग्रानाः । पेपामसंख्येया चात्मभावा निर्मृता निर्मृता निर्मृतत्यते च । एवं च ज्ञीयमाणा कापे न 15 निर्वेद्गृत्पाद्यति । भूपस्या मात्रया डप्ख्येत्रं विवर्धयति । संसार्श्रोतसञ्च मक्।भयात्र

<sup>1)</sup> Cf. usage of Latin medulla.

<sup>2)</sup> vat (maitrivat bhāvayitavyā) karuņā marg.

<sup>3) °</sup>vyāh MS.

<sup>4)</sup> priyādishu anunayam gateshu mohāt marg.

<sup>5)</sup> The text corresponds with Ch. V f. 56 b of the Daçabhūmīçvara, Paris MS. cited from a transcript lent to me by Prof. de la Vallée-Poussin. Principal variants cited as 'P'. I have also collated it with my photograph (I. b 4. l. 2) of the ancient MS. 'K' described at f 128 b note, below.

<sup>6)</sup> om. P.

<sup>7)</sup> skandham P.; but Tib. 乌[[日]

निवर्तते । स्कन्धालयं च नोत्स्कति । धातूर्गेभ्यद्य न निर्विष्यते । नन्दोरीगान्धाञ्च नावब्ध्यते । षडायतनज्ञन्ययामं च न व्यवस्तोकयति । म्रक्तार्ममकाराभिनिवेशानुष्यं च न प्रज्ञकृति । मानदृष्टिशल्यं च नोहर्ति । रागद्वेषमोक्तालं च न प्रशमयति । स्रवि-बामोहान्धकारं च न विधमयित । तृष्णार्ण[127 गुवं च नोच्क्रोषपित । दशबलसार्थवाह 5 च न पर्वेषसे । माराशयगरुनानुगतीम् संसार्सागरे विविधाकुशलवितर्कयारु।कुले परि-स्रवते ( सप्रतिशर्षाः तथा संवेगमाप्यते बङ्गिन दुष्खानि प्रत्यन्भवतः। यद्द् जातिज्ञ-राव्याधिमर्षाशोकपरिदेवडुष्वदीर्मनस्योपापासान्। स्ताक्मेषां सत्नानां डुष्वार्ताना-मनाद्यानामत्राणानामशर्णानामलयनानामपर्।यणानामन्धानामविद्याण्डकोषण्यःलपर्यवन-द्वानां तमोशिभूतानामधीयैकोशिद्वतीयो भूता तथाद्वपपुषयज्ञानसभारोपचयं विभिर्म। पथा-10 च्रपेषा पुरायज्ञानसंभारोपचयेन संभृतेन इने सर्वसवा म्रभ्यत्तविमुद्धिमनुप्राप्तुपुरिति ॥ तथात्रेवाकः । संसाराटवीकात्तार्मार्गप्रपना वतेमे सत्ता निर्यतिर्वग्योनियमलोकप्र-

<sup>1)</sup> The MS. (A.) read originally valuragebhyaç ca and this has been corrected to the reading of the text, which is confirmed by K., and by P. not only in the parallel passage of prose, but also in the verses at the end of the chapter. Here (f. 62b) the line skandhālayā ura[ga]dhātu kudṛshṭiçalyam occurs. The Tib. (177. a. 3) has: 'phantoms ( ) of elements'. Uraga is not quoted in this sense; but snakes have sometimes (c. g. Jat. No 154) the power of metamorphosis.

<sup>2)</sup> Cf. Divy. 37. 25; M. Vyutp. 244. 121 and Ch. s. v. nandī. rāgāntaçcāratām na cāvabo. K; rāgataçcārakaç ca P.; but Tib. with our text.

<sup>3)</sup> hanti P.

<sup>4)</sup> For the metaphor compare 231. 2.

<sup>5)</sup> jālam A; jvalanam P.; Tib. ਕੇ'ਹੁੰ 'ਨੜਧ'(?)ਕੇ'ਧ×ੜੀ ਸ਼ੁੇਨ੍ (177 a. 4).

<sup>6)</sup> The Tib. construes this compound with the previous clause, and takes gahana in the sense of 'gloom' ইবস

<sup>7) . . 7)</sup> omitted in Tib. ocarana na ca samo P. Below P. omits atrano and andho and inserts advīpānām before aparāyo.

<sup>8)</sup> Cf. 6. 12.

<sup>9)</sup> The readings in this extract correspond generally not with the text of the Daçabhumīçvara (Ch. 2) as given in MS. C, which is much abbreviated (fol. 29 b. 7); but with those of the old fragment (K.). See note to 128. b.

<sup>10)</sup> Here K. inserts ayogakheminenāsvāmiprāptā (omitveno?) mahaprapātaprapatitā.

पाताभिनुषाः नुदृष्टिविषगद्यालानुप्राप्ताः मोक्स्मक्तसंक्त्रा मिष्ट्यामार्गवितवप्रपाता । स्रन्धीभृताः परिणापकविकलाः ॥ पे ॥ मंसार्श्रोतानुवाक्तिः तृष्णानदीप्रपत्ताः । मक्तवेगग्रस्ता । ग्रवलोक्तनार्थसंग्र्याः कामच्यापाद्विचिक्तत्साविक्तिसावि[1276]तर्कप्रपातानुचरिताः । स्वक्रापद्खुद्करात्तसगृर्लाताः । कामग्रक्तावक्तानुप्रविष्टाः नन्दीरागमध्यममक्ताः । ग्रास्मिनानिस्वलोद्क्ताः । ग्रीपरापणाः । ग्रीपतनप्रामानुद्क्लिताः । कुशल- ६
संभीरकविरक्तिः । ते रस्नाभिन्वाकुणलमूलवलेनोद्द्व निरूपद्रवे ग्ररति शिवसर्वज्ञतार्लद्वीपे प्रतिष्टापितव्या । स्वा वतेने सत्रा वङ्गद्वष्वदीर्मनस्योपापासवङ्गलग्रनुनपप्रतिर्वाप्रपाप्रियविनवन्यने संभाक्तपरिदेवानुचरिते तृष्णानिगद्यन्धने मायाणाव्याविकाणक्तसंक्ते त्रिधातुक्तवार्षे । ते ग्रस्माभिः सर्वत्रैधातुक्रवित्रेषे ग्रमपपुरे चर्वद्वपत्रोप्रणित्र्वाणे प्रतिष्टापितव्या इत्यादि ॥

एचनिभिः परस्परदृढीकृत्येर्च्यचसायाजयकारूगयेः पुग्यवृद्धिनार्भेत् । तत्र तावद् भद्राचार्याचिधिः कार्या वन्द्नाद्धिः सदाद्रात् ॥

<sup>1)</sup> onuparyaranaddhā K.

<sup>2)</sup> at ilol anasamo K. C

<sup>3)</sup> ਜੀ is added in margin; perhaps for nānā Tīb. (177 b. 4) ਨਾੱਧੋ. prabhānā-nuc° K, °bhānuc° C.

<sup>4)</sup> sath K. C. Cf. Ch. s. v. sallāya ; M.-Vyutp § 208. Tib. दिन्। केंग् अ

<sup>5)</sup> So K. C; Layagahaganānupr° A. ਪ੍ਰਨ੍ਰੈੱਧਾਬ੍ਰੈਧਕਾਧੇ ਕੁੰਨਾਂ ਨੂੰ ਯੂਕਾਧ Tib.; correct Ja. p 9 col., 1 accordingly.

<sup>6) &#</sup>x27;asmi'-mānenamoksha-sthalam ucchannam yeshām A (marg.) asminmā A (text) "asminmānasthalotsannāķ K. Tib. 到下中间到了. 'disappearing, wandering in the desert . . of egoism'.

<sup>7)</sup> paribhūtāh K.

<sup>8)</sup> shadāyatanagrāmabhayatīroccalo K.

<sup>9)</sup> Corrected to sandhāra a sec. man. মুম্মাম্পাম 'one skilled in fostering'.

<sup>10)</sup> The margin gives the reading  ${}^{\circ}\bar{a}dibhih$ . If this be correct we cannot of course take this clause as a versus memorialis,

श्रार्थीयद्त्तपरिपृष्क्षायां कि त्रिरात्रे त्रिरिवसस्य च शुचेः शुचिवस्त्रप्रावृतस्य च त्रिस्कन्धकप्रवर्तनमुत्तं॥ तत्र त्रयः स्कन्धाः पापदेशनापुण्यानुमोदनाबुद्धाध्येषणा[1284]ष्ट्याः
पुण्यराशित्वात्। तत्र वन्दना पापदेशनायामक्तर्भवति। बुद्धात्रमस्कृत्योपालिपरिपर्वक्षायां
देशनेति कृत्वा ' याचनमध्येषणायां एकार्थत्वात्। पूजा तु विभवाभावादिनित्योति नोक्ता।
मानसी वाचेती च सूत्रात्तरप्रसिद्धतात्रोक्ताः। त्रयाणां तु वचनात्प्राधान्यं गम्यते। तत्र
वन्दना ' सर्वबुद्धात्रमस्यामीति॥

श्रीपीत्यमितमूत्रे वात्मपर्पापदेशना पुण्यसंभारे पैद्यते ॥ गायाचतुष्ट्येन च यथागी तैश्च स्तोत्रैः । श्रार्यभूद्रचर्यादिगार्थाभिर्वा पूजना च ॥ श्रार्यर्त्तमेषे यथोक्तं । इन्ह बोधिसत्रो वानीमानि भवति पुष्पतातानि वा पत्तजातानि

10 वा म्रममान्यपर्ययक्षाणि । तानि त्रिष्कृत्वा रात्री त्रिष्कृत्वा दिवसे बुद्धबोधिसत्तेभ्यो नि-र्यातपति ॥ पे ॥ सयधीमे धूपवृता वा गन्धवृता वा रत्नवृता वा कत्पवृता वा म्रममा म्रपरिग्रक्षास्तानिप त्रिष्कृत्वा रात्री त्रिष्कृत्वा दिवसे बुद्धबोधिसत्तेभ्यो निर्यातपतीति ॥

म्रायित्रसमपराजेऽपि स्थलजा रत्नपर्वताः । जलजा रत्नपर्वता स्थलजलजानि र्ता-

<sup>1)</sup> The Tib. (178 a. 2) understands this expression as the reading (기계기기) of the Triskandhaka. See M. Vyutp. § 65.59, K. F. 274, Bt ad V. 98, 99.

<sup>2)</sup> This adjectival form appears not to occur elsewhere and the suita referred to is accordingly not extant.

<sup>3) . . 3)</sup> This clause is not rendered in the Tib. See below 291. s.

<sup>4)</sup> See below 297. 2.

<sup>5)</sup> This is added a sec. manu. The omission in fact is not Çantide va's, but the scribe's, as we find in the Tib. ব্লাবেন্ড (kuçalamūlam) বন্ধেন্ত্র্র বিশ্বন্ত্রের বিশ্বন্ত্র বিশ্বন্ত্রের বিশ্বন্ত্র বিশ্বন্ত বিশ্বন্

<sup>6)</sup> Quoted also in Bodhic-t ad II. 25 (ed. Bibl. Indica, pp. 57.12—58.5). The quotation includes the extract from the Ratnamegha, showing that Prajñākaramati stole Çāntideva's extracts, instead of reading the sūtras for himself.

नि सर्वर्सापनानि सर्वसिललानि म्र[1286]नत्रकानि म्रप्पिउलानि । सर्वकाखनमण्ड-लानि । विवृत्तेषु वा लोकधातुषु ये पर्मर्सस्पर्शस्पत्ना भूप्पर्दत्तीः । म्रमृतलता । म्रमृष्टी-सा वी शालगः । सर्वीत्तर्कुरुद्धीयेषु । परिमुद्धपु च लोकधातुषु ये रमणीयतराः परि-भोगाः ॥

यथा चार्यरत्नेष एवाक् । स यार्नामानि सूत्रात्तेपूदारोदाराणि तथागतपूत्रोपस्थानानि । प्रणाति । तान्यागयतस्तीन्रेणाध्यागयेन बुढवोधिमत्रेभ्यः परिणानयतीति ।

तया । त विविधानि पूर्तोपस्यानानि यनुविचित्तपतीति ॥

देशना पूर्वित्तिय । ग्रापात्वयमितमूत्रे तात्मयर्पापदेशना पुणयत्तेभारे पद्यते । श्रीनुमी-दना भद्रचर्पागात्रया । चन्द्रप्रदीपानुमीद्नापरिवर्तेन वा । ग्रध्येपणा भद्रचर्पयेव । परिणा-मना तु सकलत्तमाप्तार्यभद्रचर्ययेव । वश्रधतपरिणानिनां वा पश्येत् ॥

ग्रयवा द्रजभूनकोक्तानि मेल्राप्रणिधानानि । ययाक् । यद्वताजेपनि जेपानवशेपसर्ववु-सपूरोपस्यापनाय । सर्वाकार्यरोपेतनुदाराधिनुक्तिविष्ठुः धर्मधातुविषुलमाकाशधातुष-र्यवसानमपरात्राकोटीनिष्टं सर्वकल्पसंख्याबुढोत्पार्संख्याप्रति)प्रसन्धं । मक्रापूर्वोपस्या-

<sup>1)</sup> I preserve the form given in the MS. Bt has the falsa lect āmaṇḍalāni: but Tib. ক্রুনি কুলিন

<sup>2)</sup> Cf. Mhv. I 340.12 sqq., and Senart ad loc. Our MSS. seem to read paryataläh. Tib. 31'33 'earth-fat' (178 b. 4). The 'bada-látá' (sic) of Sp. Hardy (p. 67.20) who is cited by Senart, is possibly a corruption of amatalatā.

<sup>3)</sup> Om. Bt.

<sup>4)</sup> ca, before parico in Bt

<sup>5)</sup> Cf. Bodhic III. 1-5. deçanā po refers to 169.0; cf. et. Bodhie. Ch. II.

<sup>6)</sup> Supra 213.3-216.5. See also 'Additional Notes'.

<sup>7)</sup> The readings in the following extract have been collated with the corresponding passage in the text of the sūtra, a considerable portion of which was discovered by me in the Mahārāja's library at Kathmandu. The fragment ('K') dates from about the VIth cent. A plate showing part of this passage from that MS. has been prepared for the present work. The passage also occurs in the Daçabhūmīçvara, Ch. I. For the points of difficulty in the extract I have collated a Cambridge MS. ('C') of that sūtra (Add. 867, ff. 13 b. sqq.) neglecting modern barbarisms, the MS. being copied by an ignorant scribe from a good original.

नाय[1292]। प्रथमं मङ्गाप्रिषाधानमभिनिर्हर्ति॥ यङ्गत सर्वतथागतभाषितधर्मनेत्रीसंधार-णाय सर्वबृद्धबोधिसत्वपरिग्रकाय । सर्वसम्यकसंबुद्धशासनपरिर्त्तणाय । धर्मधातुविपुल-माकाशघात्पर्यवसानमपरासकोटीनिष्ठं । सर्वसंक्राल्पसंख्याब्द्रोत्पारसंख्याप्रतिप्रस्रब्धं। सद्धर्मपरियक्तय। दितीयं मक्ताप्रणिधानमभिनिर्कर्ति॥ यड्त सर्वबृद्धोत्पाद्निरवशेषसर्व- लोक्यातुप्रसरेषु। तुषितभवनवासमादि कृता च्यवनाचङ्कमणागर्भिस्यतिज्ञन्मक्मारुक्रोडा-त्तःप्रवासाभिनिष्क्रमणडण्कारचर्यावाधिमएडोपसंक्रमणीमार्धषणाभिसंबोध्यध्येषणामहा-धर्मचक्रप्रवत्नम्हापरिनिर्वाणोपसंक्रमणाय । पूजाधर्मसंयक्ष्रयोगपूर्वगमं कृता सर्वजैक-कालविवर्तनाय । धर्मधातुविपुलमाकाशधातुपर्यवसानमप्रात्तकोटीनिष्ठं सर्वकल्पसंख्या-बुद्धोत्पादसंख्याप्रतिप्रस्र<sup>®</sup>धं पावन्मऋापितिर्वाणोपसंक्रमणाप । तृतीयं मकाप्रणिधान-10 मिनिर्करित ॥ पड्डत सर्वबेधिसबर्चर्याविपुलमक्द्रताप्रमाणासभिन्नसर्वपार्मितोसुसंय-कीतः। सर्वभूमिपरिशोधनं साङ्गोपाङ्गनिर्कार् पावत्सल[129b]तपाविलतपासंवर्तविवर्त-सर्वबोधिसत्वचर्याभूतप्रधावद्भिपप्रधोपर्शपार्मितापर्शिकर्माववार्ग्शासन्यनुप्रदानोपस्त-

<sup>1)</sup> sarvasamyaksambuddhaparigro sarvabaddhaçaso K. The Tib. seems to have read sarvabuddhabodhi samyakparigro and the rest as A. As to dharmanetri see E. Hardy, Nettipp., Introd. p. vii., n. 1.

<sup>2)</sup> Cf. Senart, Mhv. i. 489 ādikamkṛ° C.

<sup>3)</sup> garbhasya marg. ācakr° K. āvakr° C. মেই ব'ব্ব'ব্ব'ব্ব'ব্ব'ব্ব' The reference is to the varied movements of the embryo.

<sup>4) . . 4)</sup> bodhim° . . . na om. K. C.

<sup>5)</sup> onasamao A.

<sup>6)</sup> kramānāk

<sup>7)</sup> om. kṛtvā K.

<sup>8)</sup> A. here inserts the words cittotpādābhinirhārāya, not in K. C. or Tib.

<sup>9)</sup> pranidhim A.

<sup>10)</sup> otāsam K. C. (and Tib.).

<sup>11)</sup> onasā A.

<sup>12) °</sup>hārasalaksh° K.

<sup>13)</sup> om. vivarta K. Tib. (179. b. 4) ਜ਼ੁਲਾਧਾਨ੍ਨ'ਧਨਚਾਧਨੇ'ਹੁਨ'ਲੁਧਾਜੇਸ਼ਚਾਨ੍ਧ sarvathāpi bodhi° A. nihārakshaṇavivarttasaṃvarttasarvvabodhis° C.

<sup>1)</sup> So KC; and Tib. U지정기정기자; caraṇāya A.

<sup>2)</sup> bdham ' satvaparipo K. sariasatiapo C Tib supports our reading

<sup>3) &#</sup>x27;confused'; 'bhyasta' A. C. dārīkam bhāvatūrthasama' (1).

<sup>4) °</sup>iamindra° A.

<sup>5)</sup> With this form, not quoted from other texts, compare vaimātratā in Mhv. ('diversitė') and Pali vemattatā vimātratāvibho C at first; vaimatrya below.

<sup>6)</sup> om. K. C, contra Tib. In the margin of A. occurs the following gloss: elo bhava ityadıvat sarvakshetranam ekalshetrasvabhavanatıkramenavaçaranat prativedhat çodhanam | evam anyatha.

<sup>7)</sup> In the margin of A. the form sphānita (for sphārita?) is added between  $kshetra^{\circ}$  and  $pr^{\circ}$ .

<sup>8) °</sup>ddha A. C.

<sup>9)</sup> udārasarva A.

<sup>10)</sup> Tib. 절목 중도

एतच भावयन् सर्वत्र परि गामयासीति योद्ये॥

म्राणावलोकिते भ्रार्विमोते च यह तं तर्प्येवं योद्धं । एतत्कुशलमूलं सर्वसत्वप्रपातम् विग्नमाय परिणामयामि । सर्वसत्वान् सार्त्तीनिकभयप्रगमनाय । सर्वसत्वसंमोक्भयविनिव-र्तनाय परिणामयामि । सर्वसत्वन्धनभयसमुच्छ्रिय । सर्वसत्वज्ञीवितोपरोधोपक्रमभयव्या- वर्तनाय । सर्वसत्वोपकर्णविकत्यभयापनपनाय । सर्वसत्वाज्ञीविकाभयच्युपश्चमनाय । सर्वसत्वाभ्राक्तभयसमितिक्रमणाय परिणामयामि । सर्वसत्वसांसारिकभयोपश्चमनाय । सर्वसत्वपर्वच्छार्खभयविग्ममाय । सर्वसत्वमरण[131 घ)भयच्यतिक्रमाय । सर्वसत्वहर्णतिभयविनिवर्तनाय । सर्वसत्वतमार्थन्धकार्वियमगत्यप्रत्युद्वितनावभासकर्णाय परिणामयामि । सर्वसत्वानां विसभागसम्वधानभयाभ्यत्तविग्नमाय । सर्वसत्वित्रयोगभयनिरोधाय । सर्वसत्वानां विसभागसम्वधानभयाभ्यत्तविग्नमाय । सर्वसत्वाप्रयविप्रयोगभयनिरोधाय । सर्वसत्वाप्रयविप्रयोगभयनिरोधाय । सर्वसत्वाप्रयविप्रयोगभयनिरोधाय । सर्वसत्वान्त्रयविप्रयोगभयनिरोधाय । सर्वसत्वान्त्रयविन्नमेतिक्रमणाय । सर्वसत्वचित्तपरिपीड-नभयनिर्मोत्तणाय । सर्वसत्वहुद्धदीर्मनस्योपायाससमितिक्रमणाय परिणानपामिति ॥

<sup>1)</sup> Meaning uncertain. Cf. saṃtāna 23. n. 4 (and 'Additional Notes') also 126. s. Tib.: 핏즉'여자'크투기자 (181. b. 3).

<sup>2)</sup> The fear of being without a cloka to use as a pranidhi or as a charm (?). The Tib. translates literally.

<sup>3)</sup> 조카 & 'timidity'. Noun-form new in this sense; cārada 'timid' in lexx. 'only. Pāli sārajjam. M. Poussin informs me that the present phrase really occurs in Madhy. vr., Ch. I. (misprinted in Calcutta text, p. 11. 25).

<sup>4)</sup> The meaning of the text as it stands would be: 'I aspire to causing illumination [tending to] not turning back from the rugged path [caused hy] the blindness of all creatures'. The Tib. had apparently a somewhat different text, as it has: শ্বিম্ব্রেস্ব্রেম্বর্তির নির্দ্ধির বিশ্বিম্বর্তির নির্দ্ধির বিশ্বিম্বর্তির নির্দ্ধির বিশ্বিম্বর বিশ্বর বিশ্ব

<sup>5) &#</sup>x27;Fear as to association with (supr. 154. 7) different persons'; visabhāga 'keinen Antheil habend' B², Nachtr.; Tib. 국제경기자 (181. b. fin) and Ch. s. v. On forms of bhaya, cf. supra 198.7-11 and Angutt. Bhaya-vagga (II. §§ 119—122).

मंत्रेपतः पुनिर्यमनुत्तरा परिणामना येपमार्यभुद्रचर्पागायापा ।

मञ्जुणिरी यय जानित जूरः सो च समन्नत भद्र तथैव ।

तेषु प्रदः प्रनुशित्तपमाणी नामपमी कुशलं इमु सर्व ॥ [५५]

सर्वत्रियध्य गतिभि जिनेभिर्या परिणामन वर्णित प्रया ।

ताय ग्रव्हं कुशलं इम् सर्वे नामपमी वर्भद्रचरीये । इति ॥

॥ इति जिन्नासमुद्यये भद्रचर्याविधिः पोडणमः परिच्छेदः समाप्तः॥

## XVII.

## वन्दनानुशंसाः सप्तद्शः परिच्छेदः ॥

उत्तो वन्दनादिविधिः । तेन पुणयवृद्धिर्मवतीति मुतो गम्यते ॥ मार्पावलोजनसूत्रात् । एवं कि तत्रोत्तं ।

10

5

<sup>1)</sup> The present extract forms stanzas 55—56 of the Bhadracarī-pranidhāna-rāja, as the work is usually styled in MSS. The text has been collated with two Cambridge MSS (C) Add. 1680 i fol. 5. b. 5 (C<sub>1</sub>) [sec. xi] and Add. 1471, f. 9. a. 4 (C<sub>2</sub>) Metic. Dodhaka. Anusvāia gives length by position in these gāthūs, in contrast to the elision of Vedic and of Latin prosody.

<sup>2)</sup> tesha A.

<sup>3)</sup> tripatha contra metrum A. The phrase sarvatriyadhvao occurs several times in the Bhadrac.

<sup>4)</sup> nına C1; ontu agrāh C2.

<sup>5)</sup> rvc C2.

<sup>6)</sup> See 89. n. 3 (avalokanā°). The present extract corresponds with the passage II. 363, sqq. of Senart's text II is hypothesis (II. xxvi. n 3) that the sūtra is an interpolation in the Mahūvastu is rendered probable by Qūntideva's citations from it as a separate work, and hy the independence of the Tib version. The present extract is made from a different and more Sanskritic recension of the sūtra. It is of course not easy to say whether the omissions, which occur also in the Tib., are due to Qūntideva, or to the recension. Only the variants most important for our text are noted below, the corresponding passages in the Mhv. being denoted by 'M'.

10

15

वर्जयत्यत्तेणान्यष्टी य इमे देशिता मया। त्तणं चारागपत्येकं बुद्दोत्पादं सुशोभनं ॥ [132a] वर्णवान् द्वपसंपत्रो लत्तर्योः समलंकृतः। स्थामा बलेन चोपेतो नासी कीसीध्यमक्छीत ॥ म्राबो मङ्गधनश्चासौ म्रध्यः पुरायवानपि। म्राराग्य लोकप्रयोतं सत्करोति पनः पनः॥ श्रेष्ठीकुलेषु स्फीतेषु स माखेषुपपचते। भवेदानपतिः शूरो मुक्तत्यागो क्यमत्सरी ॥ राजा भवेदार्भिको असी चत्र्दी पेश्चरः प्रभः। प्रशासयेन्मकृति कृतस्त्रां सम्द्रगिरिक्एउलाम् ॥ मक्िर्डकश्रक्रवर्ती सप्तर्तसमन्वितः। राज्ये प्रतिष्ठितो बुद्धान् सत्करोति पुनः पुनः॥ <sup>(8)</sup> भ्रय्तश्चास्माद्रतः स्वर्गे प्रसन्तो जिनशासने । शको भवति देवेन्द्रः ईश्वरो मेरुमूई नि न शक्यं भाषता वर्ण निर्णयत् कल्पकोटिभिः। य स्तूपं लोकनायस्य नरः कुर्यातप्रदक्षिणम् ॥

<sup>1)</sup> varjeti akshanam M.

<sup>2)</sup> ārāgeti kshanam M.

<sup>3)</sup> Formerly referred to  $\sqrt{a}s$ ; but see Pischel Gr. Pr. § 480, and compare Manu II. 93 dosham rcchāti.

<sup>4)</sup> buddhān marg.

<sup>5)</sup> At this point an extra stanza in M.

<sup>6)</sup> Here three stanzas in M.

<sup>7)</sup> praçvāso A; but Tib. निहेत, agreeing with M.

<sup>8)</sup> So the MS.

<sup>9)</sup> Two stanzas omitted.

<sup>10) &#</sup>x27;He cannot bring to an end, exhaust, the praise of Buddha by telling it'. Scan as if kshapetum. The scansion of Mhv. II. 364. 8 is more difficult.

न जात् सो उन्धः खज्जो वा वास्पानामपि कोटिभिः। उत्पाय बोधिचित्तं यः जास्तु स्तूपं व्हि बन्द्ते ॥ द्रविवार्गे द्रवस्थामी वीरमा द्रविक्रमः। कीशल्यं गच्छति निप्नं कृता स्तूपप्रदृतिणम् ॥ यो बुँढकोटिनिय्तजतसङ्खान् बाल्पान् कोटी च तुलिय सत्कर्या । 5 पछेक् कल्पे चर्नक घोर्काले वन्देप स्तूपं बद्धतर तस्य पुरायन्॥ [132b] येयो कि बुद्धी यतुलिय द्विणीयो स्रेपां चरिता चरियविशेष प्राप्तः। तस्येक् पूजा कार्य नर्रियगस्य विषाक श्रेष्ठो भवति स्तुल्यद्रपः॥ ्तं इतस्युता मनुष्येभ्यत्वापत्तिंशेषु गच्छति। विमानं लभते तत्र विचित्रं स्तनामयन् ॥ 10 क्रागार् स्वपं द्वा घटसरोगणसेवितः। गालां स्तूपे संप्रदाय त्रायस्त्रिगेषु नायते ॥ यष्टाङ्ग तलसंपूर्णी स्वर्णसिकताऽस्तिताम् । वेडर्यस्पारिकेशेव दिव्यां पृष्किरिणो समित्॥ भुक्ता च तां रितं दिव्यां ऋषुः संपूर्व पण्डितः। 15 च्यता च देवलोकात्म गनुष्यो भवति भोगवान् ॥

I) Two stanzas omitted.

<sup>8) ?</sup> cf. Mhv. II. 379. 16-19.

<sup>4) &#</sup>x27;tulo . . . 'grām MS.

<sup>5)</sup> Mhv. II. 865.3 sqq.

<sup>6)</sup> Cf. the readings of Senart's MSS. B and C, p. 365. 7 note. The avagraha probably represents the upasarga  $\bar{a}$ .

<sup>7)</sup> Sean, or read with M., bhoti

पाणीतलेषू सुरुचिर मुक्तकाराः प्राडर्भवती विविध अनसकल्पाः।

सिर्वेलताः सुरुचिरवर्णमूत्रा वेदिवे स्तूपं भगवत चोवरेगिः॥

देता पताकां भगवत चेतिकेषू क्र्दं अनिवा तय सिंग वृद्धलोके।

स पूजनीयो भवति मकाजनस्य (वेर्तु अष्टो जिनवारिकाये॥]

विवर्णवर्णी भवति सिं आत्मभावो लाभी स भोतो सुरुचिर्चीव[1336]राणां।

कर्पासिकानां सुसक्ति कन्वलानां डकूलकानां तय वरकीधकानां॥

धर्तं दृद्वा क्तर्जि सवसारे यन प्रभूतं प्रतिलिभि न चिरेण।

प्रभूतकोषो भवति अनसप्रज्ञो परिचीर तस्य भवत्यद्गेनचितः।

न चित्रपूर्वं अन्यति सो परस्य प्रसाद्चितः सद् अप्रमतः।

न तस्य अग्निः क्रमति वियवशस्त्रं उद्दीवणीयो भवति नक्रजनस्य॥

<sup>1)</sup> Some of the expressions in this stanza occur at Mhv. IL 317. 3-8.

<sup>2)</sup> Cf. Senart on Mhv. II. 311. 13. *Ibid.* 317. 8 the same metrical difficulty occurs as here, and S. corrects to simhilo — cun pis-aller, qui ne me satisfait guère».

<sup>3)</sup> reji MS. A similar corruption of Vesth, the Pali equivalent of Vesth (Pkt. redh) occurs in MSS. of the Mhv.

<sup>4)</sup> See Mhr. II. 375. 9—13.

<sup>5)</sup> syām; cf. 115, n. 1.

<sup>6)</sup> Our text really has a lacuna here, though not indicated in the MS. This is shown by the corresponding pada of the Tib., which reads 358737627 [357] [183. b 5]. This of course is not the precise equivalent of the Mhv.-text, which I have inserted to complete the general sense. It presupposes bodhicarya, not jinae.

<sup>7)</sup> Mhv. 375. 17-22 The Tib. does not render the stanza.

<sup>-8)</sup> Gf. Pischel, Gr. Pk. § 423.

<sup>9)</sup> So MS., altered to kauçaiko. Cf. M., loc. cit. (varr. lectt.)

<sup>10)</sup> Mhr. II. 377. 6-9.

<sup>11) °</sup>lebhi MS. a sec. m.

<sup>12) °</sup>cāra M.

<sup>13)</sup> janayati so (Tib. 79) pareshu ... saāā apro M. (378. 5). A (contre metrum) janeyet parasya .. Sadā 'pro'.

भीषो उपादाय च विभवायु पावत् नाम्ब्रह् तैन भवति बुहतेत्रं ।

ज्ञां तीयतुं ग्रापुष्मिय एवद्वपा न बुहत्तूषे धर्यत एक दीपम् ॥

न तस्य गाणे भवति ग्रवाणिताद्गो देशित भीती परिष्मुन्नो ग्रह्मणी ।

ग्रालोक्तप्राप्नो विचर्ति सर्वलोके दृद्वि दीपं भगवत चेतिकेषु ॥

गदि बुहतेन्ना निगृत्वति ।। सर्मा भवेषु पूर्णा ज्ञिविमेतसपंपिभः ।

ज्ञां गणेतुं तुल्पित् भाषितुं वा न तवागतेषु धर्षितु एकदीपम् ॥

ग्रेलद्भारिता मुर्जाचर्द्यां वो देति क्त्रं भगवत चेतिकेषु ।

तस्येक् भीत्यसद्ज ग्रात्माचो द्वान्त्रंज्ञतीभः क्रवचित सत्त्रणेभिः ॥

येभिर्जिनस्य प्रतपत ग्रात्माचो द्वपं विजिष्टं प्वीरिव काजनस्य ।

ग्राम्ब्र्नदो वा सुर्गाचर्द्यं(१३४०)नीया ग्रमिकीर्णः कुनुमित सत्त्रणेभिः ॥

ग्राम्ब्र्नदो वा सुर्गाचर्द्यं(१३४०)नीया ग्रमिकीर्णः कुनुमित सत्त्रणेभिः ॥

ग्राम्ब्रामो भवति गन्नप्रााव्यः चीति श्रेष्ठावर्चारिकाणां ।

ग्राम्ब्रानिर्भवति कर्गाचर्स्य देवान भीति गुरुक्त पृतितम्र ॥

<sup>1)</sup> M. 378 21 sqq. jāmbunadena bharati riguddhal.shetraṃ A; jāmbunadasya imaṃ buddhal shetraṃ (metre?) M. I have tried to restore sense and metre from the Tib which has でラヴィー、マスギョラギウーラスカーライン・マスギョラギウーラーによる b. 7).

<sup>2)</sup> i. c. na çal.yam l.shayayıtum; cf. 298.15 (l.shapa<sup>o</sup>) and infra l. G. āyu is not represented in Tib. or in M. If āyu is genuine, we must scan about for book

<sup>3)</sup> Perhaps and firm healths, though the Tib. which here has 33333663 Seems to represent a different reading. parighabho (confirmed by the Tib.) is of course the origin of the 'phalikam bhuya' which puzzled M. Senart. For achambhī (not rendered in Tib.) cf. Mhv. II. 269.20. To Childers s. v., chambhitattam, add a ref. to Dh.-sni § 965.

<sup>4) °</sup>l.hāg° MS.

<sup>5)</sup> Cf. Mhv. II. 381. 23 sqq.

<sup>6)</sup> See Ch. s. v. and Mhv. Index

<sup>7)</sup> This pada is metrically confused and deficient. A word like cama (Tib.  $\vec{G}$ '  $\vec{A}$  184. a. 4) has been lost.

न कामनोगै रमित कदाचि धीरो विशुद्धशोलः सकुशलब्रह्मचर्यः। समाद्यिता वनुषवने उषिता अभियक्तिन्यानो भवति विशेषप्राप्तः ॥ न ज्ञानकृतिर्भवति कदाचिद्स्य न वोधिचित्तं विजकृति सो कविचत्। मैत्रोविकारी भवति म्रदीनचित्तो द्वेक इसं भगवतचेतिकेष्॥ वाखेन पूजां नरव्पभस्य कृतां न शोक शल्यवश जात् भोति। 5 मनोज्ञघोषो भवति मनुष्यलोको स्वराङ्ग तस्याविकल विशेषह भोति॥ विश्हचतुर्भवति से संप्रजेन्या विष्रुद्धश्रोत्रो भवति उद्यचितः । घणोन्द्रियं पर्म उत्तरा भोति वाद्ति वार्यं भगवत चेतिकेष् ॥ बिन्द्वास्य भोति सुरुचिर दुर्शनीया सुसुद्दन नृद्धी रुचिर ननोज्ञ घोषा । र्क्ता प्रवाला पर्वार्व देवतानां स्वराङ्ग कोटीवर् नृजते ४प्रमेगां॥ 10 न जातु भोती उर्ग् म्रजिन्ह्यको वा न खन्नकुट्यो नााप च नानिताङ्गः। विशिष्ट भोती सुरुचिर् म्रात्मभात्रो [1816] वारित वार्व भगवत चेतिकेषु ॥ न जातु कञ्चिज्ञनये प्रसार् रेवो च नागो मनुज नहोरगो वा। ब्राम्यासप्राप्तो विचर्ति सर्वलोके वादिव वार्व भगवत चेतिकेषु॥ क्ष कल्यान कोटोनियुत[श्रता]सङ्खं विशिष्टकायो नवति ब्रनिन्दिताङ्गः। प्रासादिको उसी कवचित समणेभिः संशोध्य स्तूपं भगवत निर्वृतस्य ॥

<sup>1)</sup> arīktadhyo M. The reading implied by the Tib. is abhijāsprāpio ut supra.

<sup>2)</sup> The pada is again defective. Beyond the two first words the reading implied by the Tib. is different 3,793,75,75,75,75,75, na cokaçalyā prasahanti M.

<sup>3)</sup> Supplied from M. (382. 24).

<sup>4)</sup> susamo M. and perhaps Tib.

<sup>5)</sup> d (sic for t) added a sec. m.

<sup>6)</sup> M. 386. s.

<sup>7)</sup> Added for metre from Tib. অনুসূত্রী bhavaty anind ME.

विनानश्रेष्ठं सभित मनोत्तगन्धं द्व्यं विशिष्टं सुरुचिर्चन्द्नस्य।
न जातु तृष्णां जनपति सो कदाचित् संशोध्य स्तूपं भगवत निर्वृतस्य॥
प्रींनाप्रकाले जिनवर्शासनस्मिन् न जातु भोती उपगत जम्बुँद्वोपे।
स्वर्गे स भोति प्रतिशिष्ठत तस्मि काले गन्धानुसेषं दृद्धिप जिनस्य स्तूपे॥
दुर्गन्धिकामानशुचितुगुप्तनोषान् वर्जे ति नित्यं प्रतिशिष्ठत शीसम्बन्धे।
चरी स निर्त्यमिनु वर् ब्रह्मचर्षं गन्धानुसेषं करिय जिनस्य स्तूपे॥
द्रतश्युतो वसी मरूपति स्वर्गलोके श्रेर्थं सक्त्रा तुस्पति नो चिरेण।
करोति चार्थं सुविषुसदेवतानां गन्धानुसेषं करिय जिनस्य स्तूपे॥
विशेषिष्टवाक्यो भवति मनोत्तषोषः प्रियो मनापो बद्धजनमत्कृतश्य। [1354]
सुखं च तस्य भवति सद्य प्रसन्नं गन्धानुसेषं करिय जिनस्य स्तूपे॥
पीपायभूगि--विज्ञस्तत्यवेषा ग्रासव्यक्षे भवति त्यागतानां।
प्रमादस्त्यः सद् सुखि प्रेमणीयो गन्धानुसेषं करिय जिनस्य स्तूपे॥

<sup>1)</sup> M. 388. i. çãsanesmin MS; cf. p. 300 n. 2.

<sup>2)</sup> The line is understood by the Tib. to mean that he is not re-born in J. then.

<sup>3) . . 3)</sup> pratisht, as in Rastrap. 53. 4.

<sup>4)</sup> To correct the faulty metre is not easy. If we read nityam caranto (cf. M. ::88.7), we lose sa, which in the Tib. is expressly contrasted  $(\overline{7}, \overline{9})$  with  $tmu(\overline{7}, \overline{7})$ .

<sup>5)</sup> arthali MS The Tib. seems to understand the phrase: whe counts his wealth by (as) thousands (한 기자기가 184 b. 6).

<sup>6)</sup> M. 388, 21.

<sup>7)</sup> Sic MS, contra metrum,

<sup>8)</sup> Cf. M. 388. 17-20.

सो अत्यां वै विजकाति सर्वे श्रष्ट त्याधास्य विशिष्ट भोति। बुद्धान पूजामतुलिय सो करोति होरित जालं भगवत चेतिकेष्॥ थ्री श्रुर्द्य भोति द्रुवनित्रप्रमत्ती न कामभोगे अभरति जनेति । नैष्क्रम्यप्राप्ती च म्रदीनचित्तः होरित जालं भगवत चेतिकेष् ॥ न वोधिचित्तं प्रमुप्यति तस्य जातु म्रखाउशीलो अस्ति सुसैव्तय । 5 धर्म विराग लभते विष्कृद्धं उपनीय जालं भगवत चेतिकेषु ॥ ड्वीचतां विज्ञकृति सर्वकालं प्रजामभावं च जकात्वशेषम्। विशालप्रज्ञी विक्रिति चौरिकायां उपनीय शालं भगवत चेतिकेष् ॥ लाभी च भौती प्रुचिभोजनानां वस्त्रान् विशिष्टान् लभते सुवर्णान् । स्पर्धाभ्युपेतान् कृचिद्र्धनीयान्पनीय जालं जिनचेतिकेभ्यः॥ श्रभ्युत्तिपिता जिनचेतिकेभ्यः निर्माल्यमुञ्कं प्रमुद्तिवेगजातः। त्रजेत कामान् द्वःखर्वेरघोरान् सारागपेदशवलसार्थवाकान्॥

<sup>1)</sup> so 'ksho . . . bhoti MS. With the stanza cf. M. 392. 5-8; as to choritra cf. Senart ad 391. 22, and Hindi होडना.

<sup>2)</sup> oanu apparently MS.

<sup>3)</sup> M. 392. 1—4. For metre cf. 305.10 supra; yet bhoti in similar metrical position 1. 9. below.

<sup>4)</sup> Cf. Senart Mhv. I. 448. In spite of Davids & Oldenberg (Vin. Texts I. 104. n. 1), who seem to misunderstand Itivutt. § 72, nekkhamma seems to be connected with Ykram not ykām.

<sup>5)</sup> M. 392. 9 sqq.

<sup>6)</sup> MS. apanīya, here and below, perhaps by confusion with apaneti below. I read upano (cf. Mhv.. 391. 3 where Senart's MS. C actually reads apanage) in order to alter as little as possible, though the refrain in the Tib. অস্ম্যুস্ত্ is unchanged, suggesting choritra ut supra.

<sup>7) °</sup>hareta cārīkām MS. contra metrum; but Tib. মূর্ণানান্থ

<sup>8)</sup> MS. apanīya as before.

<sup>9)</sup> Tib. (185.a. 5) reads: বৃত্ব'মনি' (graddhā) মুল্ঝ'মফ্লুব্'মর্ভির'মুল্'মর্ভির'দ্বি The form abhyutksho occurs in the Mhv-redaction of the present (Avalokana-) sutra, at II. 329. 2. otkshapio MS.

10

15

प्राप्तादिको भोति विश्वहकायः उद्घीतगी[1856]यो बङ्कननपूजनीयः । न तस्य रात्रापि प्रद्वष्टचिताः यो त्रीर्णप्ष्पानपनेप चैत्ये ॥ कुमार्ग सर्वे पिथित ग्रपायभूमिः स गोलस्यान्धे स्थित वीधिसतः। ग्रवतार्षिता जिनवैतिकेभ्यः पृष्पं च प्रागन्यनरैः प्रदत्तं ॥ शोबांश दोपान्यिजकात्यमत्तो होगानशेपान्यिजकात्यनेकान् । ग्राद्यासप्राप्तश ग्रनस्रकल्पान् यो जीर्माप्त्र्यानपनिति चैत्ये॥ बुद्धमा भोत्यसद्गद्विणीयो चतुत्त्यप्राप्ती नर्मप्रवृत्तनीयः। ग्रलंकृतो भर्वात विशृहकायः यो जीर्षपृष्यानपनेति चैत्वे ॥ रुखाज्ञ यः सुरुचिर्राहेच्य पुन्यं मान्द्रार्वानप्यव पाटलं वा । निर्नाहरोंने ये। अपनेपत चित्ये विषास म्रेष्टी अस्य भवेदत्त्यः॥ । यः प्राजनिः प्रणमति नावस्तूषं इन्हं वनिता च सनुद्रलोत्रे । सो भोति लोके गुरुकत् सत्कृतद्य प्रासादिको भवति सुदर्शनीयः॥ तस्येक् राज्यं निपतित सर्वलोको देवासुरा नागननुष्यकाश्च । सर्वाः सरुसाः गुसुनित लोजधातुः प्रशास्ति राज्ञो वश ईश्वरांश्च ॥ ये तस्य राज्ये स्थित भोत्ति सत्ताः स्थापेय सर्वानकल्पवृदद्वाने । यपापभूम्यस्त्यक्ता भवत्ति करोति चैपां परमसुख्रेष्ठमर्घम् ॥

<sup>1)</sup> If genuine, for prathita (cf. Mhv. III. 122. 5), and thus: 'made clear [with a view to avoidance]'; Tib.  $\sqrt[3]{5}$ , 'avoid'. The parallel passage in M. (393. 6) has phita, which does not yield very good sense

This pada would seem to indicate the origin of the unmetrical nirmalyam at M. 393, 19.

<sup>3)</sup> Cf. M. 894, 11 aqq.

<sup>4)</sup> olir namo MS.; but cf. 308.6 below.

<sup>5)</sup> There seems to be no counterpart to this verse in the Mhv. In the third pada --- replaced by --- is of course quite exceptional.

परिचार्। [136] उस्य भवति मनोज्ञचोषः पुरियेत्वेतः स्मृतिमित्पूज्ञनीयः ।

श्राश्चासप्राप्तो विचर्ति जीवलोकं सद्यिभप्रापं जनयित श्रेष्ठप्रोति ॥

परिचार् भोत्यस्य स्वराङ्ग गुद्धः ज्ञायेत सर्विमधुरप्रशानवाक्यो ।

न तस्य कश्चिन्जनयित चेश्चर्तं विलोकनीयो भवति मक्।जनस्य ।

दानप्रमोदं प्रियतार्वचर्या सीमानार्थतां जनयित मक्।जनस्य ।

श्चाकुष्ठः सन्नाज्ञनयेत रोषं यः प्राञ्चलिः प्रणमित बुद्धस्तूषं ॥

देवेन्द्र भोत्युपगतस्वर्भलोकं मनुष्येको भवति नरस्य राजा ।

न पारिकाणिर्भवति कदाचिद्स्य यो श्रिज्ञलोभिर्नमतीक् स्तूषं ॥

नामावपाय प्रपतेत जातु कीनांश्च वर्जत स कीम लोके ।

श्राद्धो धनी भोति प्रभूतकोषो यो उज्जीभिर्नमित बुद्धस्तूपम् ॥

सूत्रात्तचर्षा न वदाचिद्स्य नास्यानकोषं कुरुते नृलोके ।

सत्राश्च तृप्ता मुदितास्य भोत्ति यः संप्रमुञ्ची गुणवित एकवाचं ॥

<sup>1)</sup> Cf. M. 395.21 sqq. In the fourth pada the Tib. implies the reading yathabhi-prāyam found in M.

<sup>3)</sup> M. (395. 17) has the clearer reading manushyabhūto pi ca bhoti rājā.

<sup>4)</sup> pāriho MS. The form, which I adopt from the Mhv. text, seems sufficiently authenticated (see the Index to that work).

b).. 5) As both these refrains are unmetrical, one might repeat from the preceding refrain *pranamati*, since the Tib. has the same equivalent for all three vandati in the refrain of M. 395. 15, 19 of course gives correct metre.

<sup>6)</sup> i. e. hīnān kāmān. The Tib. implies a reading such as nityam (adv.) kāma (186. a. 2).

<sup>7)</sup> If I rightly understand the Tib. which is indistinct here, the reference is to the use of dhāraṇī-sūtras or charms, though Çāntideva himself as we have seen above does not discountenance these. Cf. also Bodhic. V. 90 (de la V.-P.).

<sup>8)</sup> At this point the citation from the Avalokanā ends in the Tib.

यः पुष्पमुष्ठि गृह्मित्वोद्यचितः प्रसार्तो ४विकर्ति लोकनावे । स पुण्यवान्भवित मनुष्यलोको रात्ते च स्थिता जिन सत्करोति ॥ णोका न दोषाः खिलमल नास्य गोति चतुल्यताप्तद्य सुपंस्थिताङ्गः । यालोकनीष्य मक्षजनस्य ज्ञजेत कामान भयकार्वेर्घोरान् । इति ॥

यार्यगरु।कारुगा पुँगिद्वरीकामुत्रेऽट्युक्तं । तिष्ठतु ताबदानन्द् यो गां संगुर्खं सत्कुर्यात् । विष्ठतु मे शरीर्स्य पूत्रा सर्पपणलगात्रे(130b)पु धातुषु । तिष्ठतु गागुद्दिश्य कृतेषु स्तूपेषु सत्कारः । ये वेविदानन्द् बुढमालम्ब्यात्तश एकपुष्पमप्यात्राशे तेप्स्यत्ति । तस्य पुण्यस्वन्यय्य यो विषाकाः सचेग्यावाननादिः संसारो यस्य पूर्वा कोटिर्न प्रज्ञायते । ताबतः कत्पानसंसर्तां तेषां शक्तत्वं ब्रद्धात्वं चक्रवित्वं । न शक्यस्तत्पर्पत्तोऽधिगत्तुम् । तिष्ठतु बुढालम्बताऽत्तश ग्राकाशिऽप्येकपुष्पिततेपः । सचेद्तशः स्वष्नात्तरगता ग्रपि सत्ना बुढ- 10 मालम्ब्यात्राशे एकपुष्पपपि तेप्स्यत्ति तद्प्यक् बुशालमूलं निर्वाणपर्यवसानं वदा-गिति ॥

उक्तं चार्ववृद्दसागर्नागरातीपरिपृच्छापां । घष्टाभिर्गुत्तगाधिपते धर्मः समन्वागता वोधिसत्वाः सततसगितं वुद्धसगवधानं प्रतिलगत्ते । सतगर्रष्टाभिः । वुद्धविम्बद्र्शनसत्त-सगादापनतपा । तवागतस्योपस्थानकर्षातपा । तथागतस्याभीदणं वर्णभाषणातपा । तथा- 15 गतप्रतिगाकर्षातपा । तथागतद्र्शनसर्वसत्त्रसमादापनतपा । पत्र च वुद्धतेत्रे तथागतष्ट्रवं प्रावित्त तत्र प्रणिधानगुत्पाद्यत्ति । न चावलोनसंतत्तयो भवत्ति । उदार्सतितिकाश्च वृद्धद्यानमभिलयत्त इति ॥

[137 a] क्ति पुनः पुष्णयनृद्धिनी बुद्धसमयधानेन प्रयोजनभूतं । यस्य गुणपर्यत्तमसर्वज्ञी नाधिगद्येन्त् ॥

<sup>1)</sup> For the metre we must probably replace the 'gatha'-form grahıya (udagra).

<sup>2)</sup> The Tib. here (186 a 3) adds the equivalent of this word (K, F. 239) which was wanting in the title above (91  $^{14}$  = Tib. 63 a).

<sup>3)</sup> This is doubtless the work described at K. F. 253 № 2; Nos 3 and 4, being, as I find from the Kanjur itself, much smaller works.

पवार्पगणउच्यूके संवर्णितं। मुडर्लभो बुद्धशब्दः कल्पकोरिशतेर्षि। कि पुनर्दर्शनं सर्वकाङ्गाटेक्ट्रनम्तमम् ॥ सुदृष्टी लोकप्रयोतः सर्वधर्मगति गतः। प्रायती र्वे त्रेलोकस्य सर्वसवविशोधनम् ॥ 5 मक्तप्रायमयं तेत्रं मुद्तं ज्ञानमण्डलं। भामयत्यभितं लोकं पुरायस्कन्धविवर्द्धनम् ॥ हेर्नो दुष्वनासस्य ज्ञानस्कन्धविशोधनः। न डर्गतिभवं तेषां विहिकारामितो जिनः॥ विप्लं जापते चित्तं पश्यतां द्विपदोत्तमं। 10 प्रज्ञावलमसंच्येयं ज्ञापते च प्रभास्वरे ॥ प्नात्रवास्। श्रवाय सर्वसवानामुत्पग्वते तवागताः। मक्।कार्ताणका बीरा धर्मचक्रप्रवर्तकाः॥ प्रतिकर्त् क्यं शक्यं बुद्धानां सर्वदेकि्भिः। 15 सवर्षिधभियुक्तानां कल्पकोटिशतेर्पि॥

नत्पकोि वहं पत्तं त्र्यपि भृशदाहणी।
न त्रेवादर्शने शास्तुः सर्वसर्गनिवर्तिनः॥
यावतः सर्वलोकस्मिन्नपायगतयः पृथक्।
वहं तत्र चिंह वासा बुद्धानाममुर्तिन च॥
किं काहणमपायेषु निवासिश्चहिम्ब्यते।
यत्काहणं जिनेन्द्रस्य दर्शनं ज्ञानवर्धनम्॥

Probably an error for ovatyah; as there seems to be no analogy for gati as masc.

क्यिते सर्वडण्खाणि रष्ट्रा लोकेखर् जिनं। संभवत्यवतार्श ज्ञाने संवुद्धगोचरे॥ तपपत्यावृतीः सर्वा रष्ट्रा वुद्धं नरोत्तगम्। वर्धपत्यमितं पुण्यं पेन वोधिरवाष्यतः। इति॥

[1876]तदेवनस्ति पुणयवृद्धी वुद्धसनवधीनेन प्रयोजन। ग्रपि च प्रतिनामात्रदर्शनमपि क तात्रद्विभितपालं तत्रामतानां ' चिं पुनः स्वद्वपेण ॥

उत्तं लार्षप्रवायलाधानावतार्गुद्रीमूत्रे । यः वाधिन्मजुष्योः वुलपुत्रः वुलडक्ता वा सर्वलोक्तधात्र्रतोषनानां प्रत्येकबुद्धानां दिने दिने धतरसनाक्षरं द्यात् दिव्यानि च बद्धाणि । एवं द्दद्रद्भानदीबालुकोपनान् वलपान्द्यात् । यद्यान्यो मञ्जुष्योः वालपुत्रः गुलडक्ति। वा चित्रवर्गलिखितं वा पुस्तक्षीर्ममृतं वा बुई पश्येद् । प्रयं ततो असंख्ये- 10 यतरं पुण्यं प्रसन्नति । वाः पुनर्वादो यो अञ्चलिप्रयक्तं वा कुर्यात् पृष्यं वा द्यात् धूपं वा गन्धं वा दीपं वा द्याद् । स्रपनेव ततोअसंख्येपतरं पुण्यं प्रसन्नतीति ॥

मार्षत्रोधिस्तिविष्टते ४पि पुण्यवृद्धपाय उत्तः । यस्तवागतंचैत्यं शोधवित स चतस्रो ४याः प्रिणिधानविशुद्धोर्नुप्राप्नोति । वत्तनाश्चतस्रः । स्रयां द्वपप्रिणिधानविशुद्धि । स्रयां द्वप्रिणिधानविशुद्धि । स्रयां तथागतदर्शनप्रिणिधानविशुद्धि । स्रयां तथागतदर्शिक्षि । स्रयां तथागति । स्रयां स्रयां तथागति । स्रयां तथाग

पुनर्त्रिवाष्यातं । तथागतचैत्येषु पुष्पावरो[१३४०]पणं गन्धानुलेपनं कृता ४ ष्टाविक कलता चनुप्राप्नोति । कतमा चष्टो । न हपविकलो भवति । न भोगविकलः । न परिवा-

<sup>1) =</sup> āt araņa (90. n. 2), a new usage. Tib ਤੁੱਧਾਂਧ

<sup>2)</sup> On seeing Buddha compare the authorities quoted by Minaev Recherches p 218, n. 2.

<sup>3)</sup> The quotations from this sutra supra 86, 87 are closely parallel.

<sup>4)</sup> Not rendered in the Tib. Illuminated MSS, are doubtless referred to.

<sup>5)</sup> Cf. 190 n 2 and add ref. to 'Life of Hinen Tsiang', tr. Beal, p. 101 s.

<sup>6)</sup> The phrase occurs at Lal.-v. 362. v and 559. s.

रविकलः । न शीलविकलः । न समाधिविकलः । न श्रुतविकलो न प्रज्ञाविकलो न प्रणिघानविवाल इति॥

उत्तं चार्यर्त्तराशिसूत्रे। ये त्रिभवपर्यापनाः सत्तास्ते सर्वे प्रत्येकं तथागतस्तृपान् कार्येष्ट्वंद्रपानुचैस्त्रेन । तस्रया सुमेरुः पर्वतराजः । तांश्च गङ्गानदीवालिकासमान् 5 कल्पान् प्रत्येकं सर्वसत्कारैः सत्कुर्युः। यद्य बोधिसत्तो अवर्राक्तसर्वज्ञताचित्तेनैकपुष्प-मप्यारोपयेत् । मयं तस्मात्यूर्वकात्युगयस्कन्धाद्वक्रतरं पुण्यं प्रसंवेत् ॥

म्रजैवोक्तं। ये खलु पुनिस्त्रसाक्स्रनक्तासाक्स्रे लोजघाती सवास्ते सर्वे मक्षयानसं-प्रस्थिता भनेषुः ' सर्वे च चक्रवर्तिराज्यसमन्त्रागता भनेषुरिकेक्य राजा चक्रवर्ता महा-समुद्रप्रमाणद्भिपस्यासी कृता । सुमेक्तमात्रां वर्तामाद्भीष्य प्रत्येक्तमेवंद्वपां द्भेपपूर्वां तथा-10 गतचैत्येषु प्रवर्तयेत् । यद्याभिनिष्क्रात्तगृहायासो बोधिसवस्तैलप्रस्तिमा वर्तर्भ कृता **उदोट्य तवागतचैत्ये घार्**येत् । ऋस्यास्तीलप्रनिप्ताया वर्तेरेतत्यूर्वकं प्ररोपरानं शततनी-मिप कलां नोपिति । यात्रडपनिपद्मिप न नमत इति । पेपालं ॥ ये चे खलु युनस्ते राजा-नग्रक्रवर्तिनो वुद्दप्रमुखं भिनुसं[188b]घं सर्वसुखोपधानैः सत्कुर्युः प्रश्नाभिनिष्क्रासगृहा-वासी वोधिसतः पिएडपात्रं चरिता यात्रयर्थापतं यरेषां संविभन्न परिभुञ्जीत । इहं तसी 15 बद्धतरं च मक्षपंतरं च। पञ्च ते राजानश्रक्रवर्तिनः सुमेरुमात्रं चीवरराशि बुह्यप्रमुखाय भिनुसंघाय द्युः । यच्चाभिनिप्कासगृहात्रासो वोधिसत्रस्त्रिचोत्र्यं वहिर्धा महायानसंप्र-स्थिताय बुद्धप्रमुख्याय भिनुसंघाय वा तयागतचैत्ये वा रूखाद् । इर्द् भिन्नोद्यीवर्दानमेत-त्पूर्वक्रचीवर्राशिमभिनवति । यच ते राज्ञानः प्रत्येकं सर्वे जम्बूर्दीपं पुष्पसंस्तृतं कृता तयागतचैत्ये निर्यातयेत् । यद्मानिनिष्क्रात्तगृहावासी वोधिसवः त्रतश एकपुष्पनिष 20 तथागतचैत्ये म्रारोपयेत्। म्रस्य दानस्यैतत् पूर्वकं दानं शततमीमीय कलां नोपैति। पाव-इपनिषद्मपि नोपिर्ताति ॥

<sup>3)</sup> yaş ca-MS. 2) °पत्नेन MS. 1) Cf. 102. 8 supra.

<sup>4)</sup> cīvarabahirddhā (or ordvā) MS. Prof. Poussin refers me to Bodhic. V. 85., which (si vera lect.) suggests a reading Grabahir va.

श्चार्यानुप्र्वंसगुद्गतपर्वर्ते अपि देशितं । चतुर इमान् भद्रानुशंसान् पश्चन् बोधिसबन् स्तयागतपूजायामुत्सुको भवति । कातगांश्चतुरः । श्रयश्च मे दिनाणीयः पूजितो भविष्यति [130 के] गां च दृष्ट्रा अन्ये अपि तथा शिक्तिष्यत्ति । तथागतं च पूजिपता बोधिचितं दृष्टं भविष्यति । द्वाति । द्वात्रिशतां च मन्हापुरुपलक्तणानां संगुखदर्शनेन कुशक्तमूलमुपचितं भविष्यति । इगाश्चतारः [इति] ॥

इरं च निरुत्तरं तथागतपूत्तीपस्थानं । पथीदान्हतनार्वसागर्गतिपरिपृच्छासूत्रे । त्री-णीनानि सागर्गते तथागतस्य निरुत्तराणि पूत्तीपस्थानानि । कतमानि त्रीणि । यञ्च बो-धिचित्तगुत्पार्यति । यञ्च सद्धर्म परिगृङ्खाति । यञ्च सत्तेषु मङ्कारुणाचित्तगुत्पार्यती-ति ॥

निर्दिष्टनप्यार्यस्वनेषे । द्रणिः कुलपुत्र धंर्मः समन्वागता वोधिसवा म्रननुलिप्ता 10 गर्भमलेन वापते । व्रतमिर्द्णिः । येद्वत । तथागतप्रतिमानस्णातया । वीर्षाचित्यसंस्वर्रणातया । तथागतचित्येषु गन्धविलेपनानुप्रद्विन । तथागतप्रतिमानु गन्धीद्वसम्भानानुप्रद्वानेन । तथागतप्रतिमानु गन्धीद्वसमानानुप्रद्वानेन । मातापितृणां कायपरिचर्याचर्णान म्राचर्यापित्यायानां कायपरिचर्याचर्णान । सम्रद्धचारिणां कायपरिचर्याचर्णान।तच्च निरामिः पेणा चित्तेन न सामिषेण । तच्च कुजलगेवं परिणामयित्व । [1396] म्रनेन कुणलमूलेन सर्व- '16 सत्या निर्पलिप्ता गर्भगलेन वायत्तामिति । तच्च तीन्नेणाशयेन चित्तयित । एभिः कुलपुत्र द्रणभिर्धनिरिति ॥

श्रनुमोदनानुगंसास्त्रार्यप्रज्ञापार्मितायामुक्ताः। यः प्रथमयानसप्रस्थितानां वोधिसत्ना-नां मक्तासत्नानां तांश्चित्तोत्पादाननुमोदते। चरतामपि वोधिसत्नचर्या तांश्चित्तोत्पादाननु-मोदते। श्रविनिवर्तनोपामपि श्रविनिवर्तनीपधर्मतामनुमोदते वोधिसत्नानां मक्तासत्नानां। 20

<sup>1)</sup> The Tib. (189 a. 1) renders this phrase: 'the best of receptacle(s) for gifts', presumably a Buddha.

<sup>2)</sup> Added from Tib.

<sup>3)</sup> Not the Astasahasrikā recension, though chapters V and VI of that work may be compared for style and for subject-matter, respectively.

कियतं स भगवन् कुलपुत्रो वा कुलडुव्हिता वा बक्रतरं पुरायस्कन्धं प्रसवित ॥ एवम्के भगवान् शक्तं देवानामिन्द्रमेतद्वोचत् । पे । स्यात्खलु पुनः कौशिक त्रिसारुम्नम्हासारु-स्रस्य लोकधातोः पलायेण तुल्यमानस्य प्रमाणमुद्रकृतिः । न लेव कीशिक बोधिसत्तस्य मक्तासबस्य तेषामनुमोद्नासक्मतानां चित्तोत्पादानां पुग्यप्रमाणं मक्तितुं ॥ एवम्के शकी देवानामिन्द्रो भगवत्तमेतद्वोचत्। माराधिष्ठितास्ते भगवन् मला वेदितव्या । ये बोधिप्त-**बानां मक्**।सबानां प्रथमचितात्पार्म्पादाय यावर्नुत्तर्गं सम्यक्सं[140a]बोधिमभिसंबुद्धा-नामेवमप्रमेयमनुमोदनासक्गतं पुण्यमिति न मृण्वित्त न ज्ञानित । तामनुमोदनां न समन्वा-क्रिति । मार्पितकास्ते भगवन् सत्ना भविष्यति ॥ भगवानाक् । पे । यैः कौशिक कुल-् पुत्रीः कुल दुक्तिनृभिद्योमे चित्तोतपादा अनुमोदिता बोधिसत्वयानिकैर्वा प्रत्येकबुद्धयानिकै-10 वी स्रावकपानिकैवी । ते तिप्रं तथागतानर्रुतः सम्यक्संबुद्धानारागपिष्यित ॥ भगवा-नार्छ। एवं तर्नुमोद्नासङ्गतिश्चित्तोत्पाद्कुशलमूलैर्पत्र पत्रोपपत्स्यसे तत्र तत्र सत्कृता-श्च भविष्यत्ति गुरुकृताश्च मानिताश्च पूजिताश्च स्रचिताश्च स्रपचायिताश्च भविष्यत्ति । न च ते अमनम्रापानि च्रपाणि इत्यति । न च ते अमनम्रापान् शब्दान् श्रोध्यति । एवं न गन्धान रसान स्प्रष्टव्यान् स्प्रत्यित न च तेषामपायेषूपपत्तिः प्रतिकाङ्गितव्या स्वर्गोपपित्तस्तेषां 15 प्रतिकाङ्गितव्या । तत्कस्य द्वेतोः । तथा व्हि तैः सबैः सर्वसबसुखावक्[न]।नि म्रसंख्ये-यानां सत्नानां कुशलमूलान्यनुमोदितानि यावद्नुत्तरां सम्यकसंबोधिमभिसंबुद्धाप्रमेयासं-ख्येयान्सत्नान्परिनिर्वापिष्यतीति॥

पुनर्त्रैवाह । ये सुभूते गङ्गान[140b]दीवालिकोपमेषु त्रिसाहस्ममहासाहस्रेषु लोक-धातुषु सर्वसत्नास्ते सर्वेऽनुत्तरां सम्यक्तंबोधि प्रतितिष्ठेयुर्नुत्तरां सम्यक्तंबोधि प्रति-

<sup>1)</sup> om. Tib. (189. b. 4).

<sup>2)</sup> As a name of Indra cf. Rv. I. 10.11; and for Buddh. lit.; Av.-çat., Tale 16.

<sup>3)</sup> om. Tib.

<sup>4)</sup> These words also are omitted in the Tib. (190. a. 2).

<sup>5)</sup> Compare Ashtas. pp. 160-1.

ष्ठाय गङ्गानदीवालिकासमान्वात्पानुपल्यभैसंज्ञिनश्रवारि ध्यानानि समापयेरन् । पश्च वोधिसत्रो मरासत्रो उनया प्रज्ञापार्गितपा उपायकीशल्येन च परिगृक्तीता उतीतानाग-तप्रत्युत्पन्नानां बुहानां भगवतां शीलसमाधिप्रज्ञाविमुिक्तिविमुिक्तिज्ञानदर्शनस्कन्धं । ग्रा-वकाणां प्रत्येकवुहानामिय शीलसमाधिप्रज्ञाविमुिक्तिविमुिक्तिज्ञानदर्शनस्कन्धं सर्वमेकतो अभिसंतिष्य पिएउपित्रा तुलियता निर्वशेषमनुमोदेताययाऽनुनोद्नया व्येष्ठया ग्रेष्ठया । उपाप्तिया उत्तर्या निर्वशेषमनुमोदेताययाऽनुनोद्नया व्येष्ठया ग्रेष्ठया । उत्तर्या प्रवर्या प्रणीतया उत्तर्या निर्वतर्या उत्तरीत्तर्या ग्रसमया असमस्या अप्तससन्या प्रतिसन्या उन्तरीत्तर्या ग्रामित्यानुनोव्यानमीद्नासक्गतं पुण्यिक्तियावस्तनुत्तराये सम्यक्संबोधये परिणाम-यित । ग्रस्य सुभूते अनुनोद्नासक्गतस्य पुण्यिक्तियावस्तुनो अती पूर्वक ग्रीपलिमकानां वोधिसत्नानां चतुर्ध्यानमयः पुण्याभिसंस्कारः शततमीमिय कलां नोपिति यावद्वपनिय-द्रिशीकीपि न त्तनत इति ॥

ग्रयमेव नगः परिणाननायानुक्तः । ग्रववाज्यपरिणाननया परिणामितवात्सर्वपृषया-नामस्य बुद्धवाय सत्कृतप्रणिधिबुद्धवमेव स्यात् । ग्रतः का परा पुण्यवृद्धिः । तद्यणेपस-वमोतकृतपुण्यज्ञानोपेतं निर्विकल्पं चै॥

ग्रध्येपणायास्त्रनुशंना ग्रावींग्रपिपृच्छापानुक्ता धर्मग्राज्यतानुपादापाप्रमेवासंख्येवेषु बुद्धतेत्रेष्ठायुः परिरक्तणायेति ॥

त्रार्पशितासमुच्चे वन्दनान्वनुजसा सप्तदशपरिच्हेदः समाप्तः॥

<sup>1)</sup> The Tib. renders this by কুলীবা, usually the equivalent of ālambana; but cf. Ashţas. 160. 11. 16 etc.

<sup>2)</sup> The remainder of the extract agrees fairly closely with the text of Ashtas. 160.17—161.8.

<sup>3) &#</sup>x27;sāraupal' MS. with pūrvaka in margin. so 'pi paurvaka aup' Asht. aupalambhika is not in lexx. Tib. ্মীশ্বামান

<sup>4)</sup> Cf 187 n. 1. For the full phrase (here abridged by yāiad) see Asht. 161.8

<sup>5) . . 5)</sup> omitted in the Tib.

## XVIII.

## र्तत्रयानुस्नृतिनीमाटाद्शः परिच्छेदः ॥

उत्ता भहचर्याचिधिना पुण्यवृद्धिः। घस्याशायमपरो देतुः। योऽय श्रहादीनां सदा अगासः॥

यवोक्तमार्यतयागतगुरुतमूत्रे । चत्रार् ३मे मरु।रात धर्मा मरु।यानसंप्रस्थितानां विशेष-गागितावै संवर्तत्ते उपिर्काणाय च । वातने चतारः । श्रद्धा मक्तराज विशेषगामितावै सं-वर्तते अपरिकाणाय । तत्र वातना खदा । यथा खदया धार्यानुपानकामित । अकरणीयं च न नरोति ॥ गीर्वं गल्।रात्र विशेषगामितीय संवर्तते । येन गीर्वेण सुभाषितं पृणोति शुष्यते अविर्व्हितम्रोत्रश धर्गं प्रागोति ॥ निर्मानता मकारात्र विशेषमामितापै संवर्तते । 10 यया निर्नानतया त्रार्थाणागभिनमति प्रणानति ननस्यति ॥ वीर्षे मकाराज विशेषगामितापै संवर्तते अपितृताणाय । येन वीर्येण कायलघुतां [1116] चित्तलघुतां च प्रतिलभते सर्व-कार्पाणि चोत्तार्पति ॥ इने मकाराज चत्रार् इति ॥

ष्ट्यां श्रद्धादीनां सदाभ्यासः कार्यः । स्रयवान्येषां श्रद्धादीनां ॥ ययाक् स्रापीतवनित-सूत्रे पञ्चेगानो न्द्रियाणि । कतमानि पञ्च । श्रेहिन्द्रियं वीर्येन्द्रियं स्मृतीन्द्रियं समाधीन्द्रियं 15 प्रज्ञेन्द्रियमिति ॥ तत्र कतमा श्रद्धा ' यद्या श्रद्धापाश्तुरो धर्मानशिश्रद्द्धाति। कतमांश्च-तुरः। संसारावचर्ी लीकिकी सम्यादिष्टं श्रद्धाति। स कर्पविपाकप्रतिशर्णो भवति। यग्तत्कर्म कारिष्यामि तस्य तस्य कर्मणः पालविषाकं प्रत्यनुभविष्यामीति । स जीवि-तक्तोर्पि पापं कर्म न करोति। वोधिसवचारिकामभिष्रद्धाति। तच्चर्पाप्रतिपत्रश्चान्यत्र

<sup>1)</sup> Cf. 139 n. 7 and Ch. XVI (title).

<sup>2)</sup> Cf. Dh.-saugr. § 47. In the Pali authorities, e. g. Dh.-sui §§ 12-16, Mil-P. pp. 33 sqq., the exposition differs from the present one.

याने स्पृक्तां नोत्पाद्यति । पर्मार्धनीतार्धे गम्भीर्प्रतोत्यसमुत्पादेनरातम्यिनःसविनर्जीविनःपुद्रलव्यवक्षरणून्यतानिमित्ताप्रणिक्तित्वत्तणान् सर्वधर्मान् श्रुवा श्रद्धधाति । सर्वदृष्टिकृतानि च नानुश्रेते सर्ववुद्धधर्मान् वर्जवैशार्ग्यप्रभृतिश्य श्रद्धधाति । श्रद्धाय च विगतमर्थकायस्तान् वुद्धधर्मान्समुद्दानयित । इद्मुच्यते श्रद्धिन्द्रयम् ॥ तत्र कतमद् वीर्थेन्द्रयं । यान् धर्मान् श्रद्धेन्द्रियेण श्रद्धधाति तान्धर्मान् वीर्थेन्द्रियेण समुद्दानयतीद्मुच्यते ६
वीर्थेन्द्रयं ॥ तत्र कतमत् स्गृतीन्द्रयं । यान्धर्मान्वीर्थेन्द्रयेण समुद्दानयित तान्धर्मान्
[112:1] स्मृतीन्द्रियेण न विप्रणाशयित । इद्मुच्यते स्मृतीन्द्रियम् ॥ तत्र कतमत्समाधीन्द्रियं । यान्धर्मान् स्मृतीन्द्रियेण न विप्रणाशयित तान् समाधीन्द्रियेणैकाध्रीकरोतीद्मुच्यते समाधीन्द्रयं ॥ तत्र कतमत्प्रज्ञेन्द्रयम् । यान्धर्मान्समाधीन्द्रियेणैकाध्रीकरोति
तान् प्रज्ञेन्द्रियेण प्रत्यवेत्रते प्रतिविध्यति । वद्तेषु धर्मेषु प्रत्यात्मज्ञानमपर्प्रत्यवज्ञान- 10
गिद्गुच्यते प्रज्ञेन्द्रयं ॥ एविममानि पज्ञेन्द्रिपाणि सिक्तान्यनुप्रवद्धानि सर्वबुद्धधर्मान्यरिष्प्रवित्ते । व्याजर्णभूगिं चाष्ययित्ति [इति] ॥

श्रहादीनां वलानां सदाअधासः वार्षः । ययोक्तनार्यर्त्तचूडसूत्रे । तत्र कतनत्कुलपुत्र वोधिसत्तस्य वलचर्यापरिशुद्धिः । यदेभिरेवेन्द्रियेरूपस्तव्धो अनवमर्खो भवति सर्वमारेः । ग्रसंकार्षो भवति श्रावन्नप्रत्येकाबुद्धयानाध्यां । ग्रविनिवत्यो भवति मक्त्रायानात् । द्वर्धपो 15 भवति सर्वक्तिणैः । ६६ो भवति पूर्वप्रतिज्ञासु । तृप्तो भवति चित्तेन । बलवान् भवति का-येन । गुप्तो भवतीन्द्रियैः । द्वःपरान्नयो भवति तोर्धिनारैः । इत्यादि ॥

एवं तावच्क्र्हादीनां सदा अभ्यासः पुषयवृह्ये॥ का मैत्री॥ यथाक् चन्ह्रप्रदीपसूत्रे।

<sup>1)</sup> ব্রষ্ণাস্ত্রস্থান্বরিব্রু. The quotation accordingly ends here.

<sup>2)</sup> Cf Mhv. II. 867.18 'not to be captivated by . .', Tib. ঐ'মেই্ল্'ম্ম্মেয়ুম্

<sup>3)</sup> yenāgupto MS; but Tib. (192 b. 1) ਨ੍ਧਨ'ਪੌਂ ਨ੍ਸ਼ਲਾਂ ਕ੍ਰੇਨ੍'ਧਸ਼'ਰਗੂਸ

यावित्त पूना बक्कविध म्रप्रमेपा या तेत्रकोटी [142 b] नैपुतिविम्बरेषु । तां पूनकृत्वा पुरुषवरेषु नित्यं संख्यामलीपो न भवित मैत्रचित । इति ॥ मा बुद्धायनुस्मृतिः॥

तत्र राष्ट्रपालमूत्रे संवर्णिता।

5 विन्दािम ते कानकावर्षानिभा वर्रलात्ताणा विमलचन्द्रमुखा।
वन्दािम (ते) ग्रममज्ञानपर्श सहज्ञो न ते अस्ति त्रिभवे विर्वा ॥
मृद्र वीत् स्त्रिम्म श्रुभ केश नखा गिरिराजतुल्य तव चीिष्णिरिकः।
नीष्णािपमीत्तितु तवास्ति समो विभावते श्रुवि तवीर्षा मुने ॥
कुन्देन्द्रणद्विक्तशुभ्रानिभा नीलोत्पलाभज्ञभनेत्रवरा।
वृप्येतसे जगिद्दं कि पया वन्दािम ते विमलीनेत्र ज्ञिन ॥
जिन्द्रा प्रभूत तनु ताप्रानिभा वद्ने च क्राद्यसि येन स्वकं।
धर्म वद्गिवनयसे च जगत् वन्दािम ते मधुरस्तिम्मिगिरा॥
द्रज्ञाः शुभाः सुद्रु वज्रानिभाः त्रिज्ञद्दशाप्यविर्लाः सिक्ताः।
कुर्वन्दिमतं विनयसे च जगत् वन्दािम ते मधुरसत्यक्तया॥
वृत्विन्दमतं विनयसे च जगत् वन्दािम ते मधुरसत्यक्तया॥
व्रत्वीन्द्रपालज्ञगतो भगवन् जिन्दािभवत्ति तव ते प्रभया॥

<sup>1)</sup> Cf. Kern, Saddh. tr. p. 3 n. 6.

<sup>2)</sup> 키드키기드 프라고 (is not commensurate with any number' (?).

<sup>3)</sup> See the edition (R.) of the text by M. Finot in the Bibliotheca Buddhica where it is called  $R^0$ . pariprochū; see pp. 50.0 sqq. The principal variants are noted below. Metre: Pramitāksharā with - for  $\omega$  usually at the beginning.

<sup>4)</sup> om. A.

<sup>5)</sup> dharā R.

<sup>6)</sup> cāruaçubhakeça A; keça jinā R.

<sup>7) °</sup>vi vare 'pi tave° contra metrum R.

<sup>8) 80</sup> Tib: 편이'디'다학리스 전 . hitakaram asama A.

<sup>9)</sup> snigdha madhura A, unmetrically as above; giram R

रणीय बङ्क भगवनसम्। महाराजवर्किम्भराजमती । ईतन्त्रज्ञस्यपि युगं भगवन् संकम्पयन्धर्णिजेलतरान् ॥ [143a] कापछ लत्तणचितो भगवन् सूहन क्वी कनकवर्णनिभा। नेतज्ञगर् ज्ञजति तृप्तिमिदं द्वपं तवाप्रतिमद्रपधर्।। वं पर्वकल्पशतचीर्षातपाः वं सर्वत्यागद्गदानरतः। 5 तं सर्वसत्वकृपनैत्रननाः वन्दामि ते पर्नकारुणिकम् ॥ वं दानशीलनिरुतः सततं वं तात्तिवीर्यनिरुतः सुद्रुहः। तं ध्यानप्रज्ञप्रभतेजधरो वन्दामि ते ग्रतमज्ञानधरे ॥ तं वादिसूर क्रगणप्रमधी तं सिक्वनद्दीस <sup>(६)</sup>पंदि च। वं वेयरात्र त्रिमलात्तवारी वन्दामि ते परमप्रीतिवार ॥ 10 वाक्तापमानसविषुद्ध मुने त्रिभवेद्यलिसजलपनमित्र। तं ब्रह्मघोपवलविङ्कातो वन्दामि ते त्रेभवपार्गतम् ॥ मायोपम् बगदिदं भवता नटरङ्गस्वप्नसद्गं विदितं। क्षात्मा न सत्व न च जीवगतो धर्मा मरीचिर्वाचन्द्रसमाः ॥ प्रून्याञ्च शात्त चनुत्पार्नपं म्रविज्ञानरेव जगद्वसमित । 15 तेपामुपायनययुक्तिशतिः म्रवतार्यस्यतिकृपाल्तया ॥

<sup>1)</sup> otch R.

<sup>2)</sup> claishna A., sec m. and R. Tib. QEH 'soft'.

<sup>3)</sup> A (against metre) na prekshya yāti tava jagat tṛptim. idam rūpam is supported by the Tib. সূত্ৰস্থানেই

<sup>4)</sup> ram A.

<sup>5)</sup> so R. parshadimam A.

G) orah A.

<sup>7)</sup> jaga A. Tib. with R.

<sup>8)</sup> so R and Tib. nāmnā A.

<sup>9)</sup> so R. with Tib A unmetrically: anutpādaçāntaçūnyanayan avijāānam eva.
10) osyapi R.

रागादिभिष्य बङ्गरागशतैः संभामितं सततं वीद्यः बगत । वैद्योपमो विचर्से उप्रतिमो परिमोचयन् स्गत सव्यातान् ॥ जातीजरामर्णशोन[148b]क्तं प्रियविप्रयोगपरिदेवशतैः। सततातुर् बगर्वेच्य मुने परिमोचयन्त्रिचरमे कृपया॥ र्षचन्नवद्भगति सर्ववगत् तिर्यत् प्रेतिनर्ये स्गती। 5 मूढा ऋरेशिक ऋनाष्ट्रगताः तस्य प्रदर्शयसि मार्गवर ॥ ये ते बभूव पुरिमाश्च जिनाः धर्मेश्वरा जगित चार्यकराः। म्रयमेव तैः प्रकथितार्यपथी पद्देशयस्यपि विभी अप्रतिमः॥ स्तिग्धं क्वेंनर्भश मनोज्ञ वरं ब्रह्माधिकं परमप्रीतिकरं । गन्धर्वितन्तर्वराप्तरसाम् स्रिभूय तां गिरुम्दाक्रसे ॥ 10 सत्यार्जवात्त्रयम्पायनयैः परिशोधितां गिरमनत्रगुणां । भुता कि यां नियुतसत्तशताः यानत्रयेषा जनयति शमम् ॥ तव पूज्या सुख्यनेकविधम् दिव्यं लभित्तं मनुजेषु तथा। म्राखो मक्ष्यन मक्षाविभवो भवते अगद्भितकर्गे नृपतिः॥ बलचन्नवर्त्यपि च द्वीपपितिः जगदावृणोति दशिमः कुशलैः। 15 रत्नानि सप्त लभते सुष्रुभा लिय संप्रसाद्बनको अप्रतिमः॥

<sup>1)</sup> samtāpitam . . °tam īkshya (sic) R.

<sup>2)</sup> caya R.

<sup>3)</sup> om. A.

<sup>4)</sup> R. mārgam.

<sup>5)</sup> ਕੈ5'ਮਨੋਤ'ਪ 'in a soft place' Tib.; hy ăkarshaya R.

<sup>6)</sup> This reading is founded on the Tib. (193. b. 5) 지국적 '주' '독' '리' '리' '리 '목지점'

ক্র্ন'শ্রীম. R has satyārjavākshayam upāya°. satyāryavākyam anāpāya° A.

<sup>7)</sup> so also Tib.; jina yanti R.

dīpayatī A.

ब्रह्मापि शक्र ग्रपि लोकपतिः भवते च संतुपित देवपतिः। परिनिर्मितो ४पि च स वामपतिः त्रत्पूजवा भवति चापि जिनः॥ एवं क्रामीय तब पूजा कृता संदर्शनं [1440] श्रवणमप्यसमं। भवते जगिदविधद्वःखक्रं स्पृशते (यदं च पर्म विर्ज ॥ मार्गज्ञ मार्गक्राला भगवन् कुपवात्रिवार्यपि लोकमिनं। 5 तेने शिवे विर्ति मार्यपये प्रतिष्ठापयित सगदगवन् ॥ प्राचार्चित्रस्य तव प्राचित्रं सततातवा भवति प्राचित्रया। बद्धकल्पकोरियु न पाति तयं याबद्धि न स्पृणति बोघि वर्ग ॥ परिष्कृतनेत्र लभते रुचिरं परिनिर्मिताभ सद प्रीतिकरं। शहाश काववचता ननसा सता भवत्यपि च तेत्रवरे ॥ 10 इत्येवगादिगुण नैकविधान् लभते तिनार्चनकृतान्मन्तः। स्वर्गापवर्ग मनुजेषु सुख लगते च पुष्यनिधि सर्वजगे॥ मोिर्तिगप्रश्च प्रमृतं विपुतं तव सर्वद्ति वक्कतेत्रशतान् । संकोर्तवित्त सुगताः सततं तव वर्णनाल परिपद्ध जिनाः॥ विगतज्वरा जगित मोतकाराः प्रियदर्शना श्रमनकाराणित्राः। 15 णात्तेन्द्रिया शगर्ता भगवन् वन्दामि ते नर्वरप्रवर् ॥

<sup>1)</sup> parino . . suyāma R With our reading compare Mhv. I. 33. 3; and line 9 infra.

<sup>2)</sup> param padavaram hy ajaram R

<sup>3) ---</sup> for ---. R. reads oyasy api, which implies a scansion pratishthao.

<sup>4)</sup> so A with Tib.; punyādhio . . onidheh R.

<sup>5) °</sup>carām R.; but Tib. 국자기

<sup>6)</sup> Tib. H; prabhṛtim A.

<sup>7)</sup> parshatsu (contra metrum) A. R.

लब्धा म्रभिन्न जिन पञ्च नया गगने स्थितेन ते निशम्य गिर्म् । भवितास्मि वीर् सुगतप्रतिमो विभिन्निष्य धर्मममलं नगतः ॥ स्तुताख सर्वगुणपार्गतं नरदेवनागमहितं सुगतं । पुण्यं पदिनितमिदं [1416] विपुलं नगदामुयाद्पि च बुह्रपद्म् । इति ॥

म्हानिज्ञीनहाक तृणागीचरा महासलराशेः त्राणभूता महाभिषव्यशल्यहितारः सर्वसलसम् चितानित्यसमाधिगोचराः संसार्निर्वाणविमुक्ता यावत्सलानां मातापितृकल्याः समानमे-त्रचिताः । पे ॥ सर्वलोकानिभूताः सर्वलोकस्यालोकभूता महायोगपोगिनो महात्मानो महाजनपरिवारा विशिष्टजनपरिवारा स्रिनिवारितदर्शनस्रवणपर्युपासनाः स्वसुखिनरपे-10 ताः पर्ड ष्वप्रधाननप्रिया धर्मप्रिया धर्मधरा धर्माकारा धर्मभिषजो धर्मस्ररा धर्मस्वानिनो धर्मदानपतयो नित्यत्यागाभिरता नित्याप्रमता नित्यविवेकाभिरताः सर्वत्र तीर्धसेतुभूता मक्राराजमागप्रख्या पावदसेचनकार्शना बुद्धा भगवतः एवं ताननुस्मरित । एवं च तान-नुस्मृत्य तहुणपरिनिष्पत्त्यर्थं स्मृतिमुपस्थापयति ॥ तह्रच्यते बुद्धानुस्मृतिरिति ॥

मंत्रेव धर्मानुस्मृतिमास् । इस् बोधिसत्तस्यैवं भवति । य एते वुडा भगवतो धनताप-15 र्यत्तगुणा एते धर्मजा धर्मपदा धर्मनिर्मिता धर्माधिपतेया धर्मप्रभा धर्मगोचरा धर्मप्रतिश-रणा धर्मनिष्पन्नाः । पेयालं ॥ यान्यपि लोजिकानि लोकोत्तराणि च सुखानि सन्ति । ता-

<sup>1)</sup> Dh.-samgr. § 20.

<sup>2)</sup> यदे 'न मेन्य अंतर्द्ध दर्अ'य (194. b 1) °tāpr° A, °tau pr° R.

<sup>3)</sup> শৃহ'রুবর'রুহ্মে; but R. yadārcitam.

<sup>4)</sup> The several similes (the sun, Brahma etc.) whose omission is denoted by this word are detailed in the Tib. (195a 1-2).

<sup>5)</sup> See Tib. 195 a. 5-7 for the passage omitted. For dharmapada see Glossary.

<sup>6)</sup> La loi est la dispensatrice de tous biens terrestres et supérieurs' Minaev, Recherches p. 219 (reproducing this passage).

न्यपि धर्म[145 ब]जानि धर्मनिष्पन्नानि । तस्मान्मपा बोध्यर्थिकेन धर्मगुरुकेण भवित-व्यं । धर्नगौर्वेण धर्नप्रतिशर्णेन धर्मप्रापणेन धर्मसारेण धर्नान्व...धर्मप्रतिपेनेन । इती-यगुच्यते बोधिसत्रस्य धर्मानुस्मृतिः॥ पुनरूपरं बोधिसत्रस्यैवं भवति।समो कि धर्मः समः सबेपु प्रवर्तते । धर्मी कीनमध्यविशिष्टानपेक्यः प्रवर्तते । तथा मया धर्ममद्शिचतेन भवितव्यं । न धर्मे । स्वप्नेविकाया प्रवर्तते । म्रपत्तपतितो कि धर्मः । तथा मया धर्मसद्श- 5 चित्तेन भवितव्यम् । न धर्मः कालमपेदयः प्रवर्तते । घाकालिको कि धर्मः । ए क्षिपेश्यिकः । प्रत्यातमेंबेर्नीयः । तथा मया धर्मसर्गचित्तन भवितव्यं । न धर्म उर्गरे प्रवर्तते व्हीनेषु न प्रवर्तते । मनुवागावनानी कि धर्मः । तथा मया धर्मसदशचित्तेन भवितत्यं । न धर्मः प्रदेषु प्रवर्तते ततेषु न प्रवर्तते । उत्कर्षापक्षांपगतो हिः धर्नस्तवा मपा धर्नसदृशचितेन भवि-तव्यं। न धर्म धार्षेषु प्रवर्तते पृथाजनेषु न प्रवर्तते। तेत्रहृष्टिविगतो व्हि धर्मः। तथा मपा 10 धर्मसद्गचित्तेन भवितव्ये। न धर्मी दिवा प्रवर्तते रात्री न प्रवर्तते ' रात्र्यां वा प्रवर्तते द्वा न प्रवर्तते । सदार्थि[115 b] छितो क्छि धर्मः । तथा गया धर्मसदशचित्तेन भवितव्यम्। न धर्मी विनयवेलागतिकामित । न धर्मस्य क्वचिद्विलम्बः । तथा मया धर्मस्यक्वितेन भवितव्यम् । न धर्मस्योनतं न पूर्णातमप्रमेपासंष्येपो व्हि धर्म ब्राकाशवन तीपते न वर्धते । तया मया धर्मसङ्गचित्तेन भवितव्यं । न धर्मः सबै रूह्यते । धर्मः सबान् रृत्तति । तथा मया 15 धर्मसद्गचित्तेन भवितव्यं। न धर्मः शर्षा पर्षेपते । धर्मः सर्वलोकस्य शर्षा । तथा नपा धर्मप्तदश्चित्तेन भवितव्यं । न धर्मस्य क्वचित्प्रतिघातो । अप्रतिकृतलवणो हि धर्मः ।

<sup>1)</sup> The MS. appears to read dharmānvadha; māpra° Tib ঠিম'ন্ন'ইম'ন্ত্ৰ' নামুন্নেনি'ক্ৰম'নামুন'ন. Possibly therefore the reading was dharmānulomadharmapr°.

<sup>2)</sup> Sic MS One would expect olapekshyah or olam apekshya.

<sup>3)...3)</sup> This is a traditional description of dharma. See Ang. n. vol. I p. 222; II. 57. The words also form part of M. Vyutp. § 63 where the dharma is described The context here shows that Böhtlingk's 'rechtzeitig' cannot be correct; rather (with the Tib.) 'without stated time'. (Worterb. K. F., Nachtr. s v. ākālika).

15

20

तथा मया धर्मसद्शचित्तेन भवितव्यं । न धर्मी उनुशयं वक्ति । निर्नुशयो कि धर्मः । तथा मया धर्मसद्शचित्तेन भवितव्यम् । न धर्मः संसार्भयभीतो न निर्वाणानुनीतः । सदा निर्विक-ल्पो कि धर्मः । तथा मया धर्मसद्शचित्तेन भवितव्यम् । एवं बोधिसबो धर्मवद्दर्मे स्मृति-मुपस्थापपति । तद्वच्यते धर्मानुस्मृतिरिति ॥

म्रत्रैवारः । संघो कि धर्मवादी धर्मचर्णो धर्मचित्तको धर्मतेत्रं धर्मधरो धर्मप्रतिशर्-णो धर्मपूजको धर्मकृत्यकारी धर्मगोचरो धर्मचारित्रसंपनः । स्वभावस्त्रकाः स्वभाव-श्र[1464]द्यः सानुक्रोशो धर्मानुकार्राणकः सदा विवेकगोचरः । सदा धर्मपरायणः सदा श्रुक्तकारीत्यादि ॥ तत्र वोधिसवस्य संघमनुम्मरतः एवं भवति । य एते संघस्य भूता गुणा एते मया उत्मनः सर्वसवानां च निष्पाद्यितच्या इति ॥

यदार्विवर्मलकोरितिनिर्देशे वोधिसत्रगुणा उक्तास्तवा संवानुस्मृतिर्भाव्या।

सर्वसवान ये द्रपा हतवोषाद्य ईरिताः।
एकतपोन दर्शे ति वोधिसवा विशारदाः॥
ते जीर्पाव्याधिता भोति मृतमात्मान दर्शयी।
सवाना परिपाकाय मापाधर्म विक्रोडिताः॥
काल्पोदाकं च दर्शे ति उद्दक्तिवा वसुंधराम्।
नित्यसंज्ञिन सवानामनित्यमिति दर्शयी॥
सवैः शतसक्त्वेभिरेकराष्ट्रे निमित्तताः।
सर्वेषा गृक् भुञ्जित सर्वावामिति वोधये॥
ये केचिन्मलवित्या वा शिल्पस्थाना वह्नविधाः।
सर्वत्र पार्मिप्राप्ताः सर्वसवसुखावकाः॥

<sup>1)</sup> Since writing p. 269, n. 6 sqq. I have been able to consult the English translation of the whole sutra published with the Chinese version in the magazine 'Hansei Zasshei' vol. xiii. (Tokyo, 1898). The present extract occurs at the end of Ch. VIII.; stanzas 18—41 (tr. pp. 378, sqq.).

<sup>2)</sup> For nāmayanti (°enti), like paripācati below.

यावत्ती लोगः पापराज्ञाः सर्वत्र प्रव्रज्ञति ते । नानादृष्टिगतं प्राप्तास्ते मत्नान्परिपाचति ॥ चन्द्रा वा भोत्ति मुर्वा वा शक्तव्रकाष्रतेश्वराः। भवति ग्रापस्तेनश पृथिवी गारुतस्तथा ॥ रोग यत्तर्कल्पेष् भेषव्यं भोति उत्तनाः। 5 येन ते सत्व नुच्यत्ते सुन्ती भीति च[116b]नामयाः॥ इरिनंतासर्कात्वेषु भवती पानगीतनम्। नुधारियातानयनीय धर्न देशेति प्राणिनान् ॥ शस्त्र यत्तरकल्पेय नैत्रीध्यायी भवति ते। मर्च्यापीरे नियोत्रेत्ति सत्वकोदिशनान्त्रऋग्॥ 10 मकासंग्रानगध्ये च समयता भवति ते । सन्धितानिय रोचेति बोधितवा महात्रलाः॥ वे चावि निर्वाः केनिद्दतेत्रेयचित्तिष् । संचित्य तत्र गच्छ्ति सतानां द्तिकार्णात्॥ यात्रत्या मतपः वाशित्तिर्यम्योनी प्रकाशिताः। 15 सर्वत्र धर्ग देशेसि तेन उच्यत्ति नापकाः॥ नामभोगां(स) दर्शेति ध्यानं च ध्यायिनां तया। विवस्त गारं कर्व ति ग्रवतारं न देशि ते॥ य्यायनध्ये यया पन्नमभूतं तं विनिर्दिशेत्। एवं कानाश ध्यानं च म्रभूतं ते विदर्शवी॥ 20

<sup>1)</sup> Sic MS. contra metrum. Should we read Libertpipaso? Cf Bodhic. III. 8.

<sup>2)</sup> गर्ने रें श्रेस अर्रा मेर् पा Tib. adhyāyādau corrected to vyāpā MS.

<sup>3)</sup> Supplied metri gratia. Tib. 35.

10

15

संचित्य गणिकां भोति प्सामाकर्षणाय ते। रागाङ्क संजोभ्य वुद्धताने स्वापयत्ति ते॥ यामिकाश सदा भोति सार्यवाहाः प्रोहिताः। श्रयामात्याय चामात्यः सहानां व्हितकार्णात् ॥ दिहाणां च सत्नानां निघाना भौति ब्रत्नयाः। तेयां दानानि दला च बोधिचितं जनेति ते॥ मानस्तब्घेषु सत्तेषु मक्तन्त्रा भवति ते। सर्वमानसम्हातं वोचि प्रार्वेति उत्त[147a]मान् ॥ भयार्दितानां सत्तानां संतिष्ठते रयतः सद्।। म्रभवं तेष् द्वा च परिपाचेति वोधवे॥ पञ्चाभिन्नाञ्च ते भूता ऋपयो ब्रह्मचारिणः। शीले सलानियोजेति सात्तिसीर्त्यसंयने॥ उपस्थानगृहन् सत्वान् पश्यतीक् विशारदाः। चेंटा भवत्ति दासा वा शिष्यतम्पयात्ति च ॥ येन येनैव चाङ्गेन सत्तो धर्मरतो भवेत्। द्शें ति व्हि क्रियाः सर्वा महोपायस्शितिताः ॥

<sup>1)</sup> Metre could be restored by reading onkuçena... thopentio. 'Sometimes the Bodhisattva appears as a Cyprian amongst libertines, attracts them to himself, and then slowly but surely leads them to see the pure wisdom of the Lord'.—
Tokyo-translation.

<sup>2)</sup> The meaning of this word in Buddh. Skt. is 'athlete' as Böhtl. shows. The Tib. appears to understand the expression as meaning 'possessed of the [32] lakshanas' (and thus fit to strip for athletics?). 'Invisible athlete'. Tokyo-tr.

<sup>3)</sup> Cf. supra, p. 322, n. 1.

<sup>4)</sup> Cf. Lal.-v. 29. 9 and Divy. 39.12. 40.6, corrected by B2 s. v. sauratya.

<sup>5) °</sup>tvā..tā MS.

पेपाननता जिला कि घनतज्ञानि गोचरः। यनत्तत्तानसंपना यनत्तप्राणिमीचकाः ॥ न तेषां वालपकोटीशिः वालपकोटिणतेरिय । वहीर्ष वर्षितस्त गुणातः सववे। भेवरः । इति ॥ यवार्यस्तोल्याचार्गवां बोधिसत्वम्णा उत्तास्तवा भाविषतन्याः । 5 ा रुं एिन प्रन्जिय गाल्यवियुका माल्यवतसका माल्य वितानाः । गारविर्वाचारिकाणितम्ताः ते जिनपूत्र वारोत्ति मस्तित्मा ॥ रिएन प्रगतिय चुर्णवियुक्। चुर्णवतमक चूर्णवितानाः। चूर्णित्रिचित्रविक्तीर्ण समसान् ते विनपूत करोत्ति मसात्मा ॥ र्गाएन प्रमुशिय पदाविष्टा पद्मवतम्क पद्मविताना । 10 पवाविचित्रविक्रीर्णभगत्तान् ते तिनपुत्र करोत्ति मक्तमा ॥ रिशन प्रमृत्तिय द्वार्यियुद्धा कार्यतमया कार्यिताना । [१४२७] क्।र्विचत्रविर्वार्णसगत्तान् ते तिनपृत बारोति मक्तना ॥ र्गण्न प्रमृति धनापविषुक्। ते धन पाएड्रलोक्तिपीताः। नीलमनेक पताक विचित्रा॥ 15 ग्रत सगलंबारिते जिनसेत्राः ते मणितालविचित्रविपुक्।। पट्र पताक प्र(ली)म्बित दाना किङ्किणिताल जिनस्वर्घोपान् ॥ क्रत्र धरेति तयागतमुर्वे ते यय एकानिनस्य करोति । पाणितलातु ग्रचित्तिपपूतां एवमणेयतसर्वितिनानां ॥ एय सगाधि विक्व सपीणां ते जगसंघरुतानविकुर्वा । 20 ग्रयसगाध्यभिनिर्क्रुगाणाः सर्विक्रया उपचार् मुखेभिः॥

<sup>1)</sup> Metre: Dodhaka with occasional resolution of the first daetyl.

<sup>2)</sup> 전투적 'hanging'.

<sup>8)</sup> Cf. 148, b. and Lal.-v. ap. Senart, Mhv. I. 426, 1

सत्व विनेत्ति उपायसक्त्रीः केचि तथागतपूजमुखेन। दान म्रचिति म्रत्यागमुखेन सर्वधुतंगुणशीलमखेन ॥ श्रतयत्ताति श्रतोभ्यमुखेन केचि त्रतं तपत्रीर्यमुखेन । ध्यान प्रशासि विकारमुखेन स्वर्धविनिश्चयप्रज्ञमुखेन ॥ सर्व उपाय सक्खमुखेन ब्रह्मविकार ऋभित्तमुखेन । 5 संग्रह्यस्त् व्हितैषिमुखेन पुरायसमुचय ज्ञानमुखेन ॥ सत्यप्रतीत्य विगोत्तमुखेन केचि वलेन्द्रियमार्गमुखेन। म्रावकपानविमुक्तिमुखेन प्रत्यपपानविष्रुद्धिमुखेन ॥ उत्तमयानविजुर्वमु[1482]बेन केचिद्नित्यतडण्खमुखेन। केचि निरात्मनिजीवमुखेन म्रश्रभत संज्ञिविरागमुखेन ॥ 10 शात्तिरोधसमाधिमुखेन पातुन चर्वमुखा नगतीये। यात्क धर्ममुखाः प्रतियत्तः ते तु समत्तविमोत्तमुखेन ॥ सत्व विनृत्ति ययाशय लोके ये तु समस्रविमोत्तमुखेन । सल विनेति ययाश्य लोके तेय निमित्त न शका प्रकीत् ॥ केनचिदेष समाधिविकुर्वाः तेनतिन्यूकृत म्रयसमाधीः। 15 सर्वजगत्परिपाचनुलोमा सर्वरती मुखप्रीतिप्रकृषीः॥ चितिय द्र्शिय सर्व विनेति यत्र डिर्मित सुडर्लम सर्व । वे परिष्कार सुखावक लोके तंत्र च सर्वभिप्रापिक्रायाभिः॥ दातु ददित करोति जगार्थम् ते वरभोजनपानरसाग्रैः। वस्त्रनिवन्धनर्त्नविचित्रैः राज्यधनात्मप्रिपैः परित्यागैः॥ 20

<sup>1)</sup> Pali yattaka.

<sup>2)</sup> ontih MS. Tib. 工口语可利的 'entering the order' (?).

10

दानिधमृत्ति नगिद्विनयित ते वर्लक्षणिचित्रतमात्रा।
उत्तम ग्राभरणा वर्धोराः माल्यविभूयितगन्धनुलिप्ता ॥
इय विद्रिर्णय सत्न विनेत्ति दर्णन प्रीतिप्रकृषिरतानां ।
ते वर्द्वपसुद्वपसुनेधाः उत्तमद्वप निर्द्णयमानाः ॥
इयिधनृत्ति नगिद्विनयित ते मधुरैः कलविद्वारुतेभी ।
कोविन्तक्षमुण्णोलरवेणा उन्डिशिविन्नर्व्वक्तिने देशिय सर्वधिमृत्तिषु धर्मम् ॥
ये चतुरेव ग्रणीति सक्षा येशि निना नगतो ध्र्यं करोति ।
तेशिनै धर्मप्रभेद्गुविभिः सत्न विनेत्ति यवाणय लोके ॥
ते मुखड्ज्यसक्षय करोत्ति ग्रर्ववनर्षतक्षयक्त भो[1486]त्ती।
सर्विक्तयानु सक्षय भवित्वा मत्न विनेत्ति सक्षयमुखेन ॥
इज्वज्यद्वयनत्वृतदोपान् ते तु सक्ति सक्षयनिद्याम् ।
तेभि सन्ध्य सक्तिय पीडां सर्वनग्रस्य क्तिय सुखाय ॥
यत्र न निञ्जम्[णां) न च धर्मी ज्ञायित रण्यमितो न च मोतः ।
तत्र तु राज्यसगृद्धिसक्षय निष्क्रमणात्तमना म्रिनिकेताः ॥

<sup>1)</sup> Transliterated not translated in the Tib. According to Foucaux on the similar passage in the Lal.-1. (Ch. 5, tr., ed. 1. p. 53 n 5) a Himalayan bird.

<sup>2)</sup> MS. te dri(?)ta altered to teblita; perhaps for te 'bhitaḥ. Tib.: ঠি'ট্র'ব্রু'ব্রু'

<sup>3)</sup> So the MS. a sec. man. The original reading was onān. Tib. মূন্ধ্টাইক'ই so that one would construe: 'having aid as their object'.

<sup>4)</sup> Tib. here has মূর্ত্ব 'history', which must apparently be based on a different reading; just below nishkrama is rendered মুন্স'ন্ট 'renouncing'.

<sup>5)</sup> For aranya Tib. र्वोड्.

ते गृरुबन्धनतृष्णनिकेतात्सर्वजगत्पिमोचनकेतोः। सर्वत कामरती अनिकेता निष्क्रममोत्त प्रभावयमानाः॥ ते दश चर्य प्रभावयमाना खाचरि धर्म म्हाप्रेषाणां। सर्वमशेषत चर्य ऋषीयाः भावयमान करोति जगार्थम् ॥ पत्रिमितापुष सत्व भवती सीष्ट्यसमर्पितमन्द्किलेशाः। Б तत्र बरार्दित व्याधिनपृष्टा दर्शिय मृत्युवर्श स्रवशात्मा ॥ रागप्रदीपितु दोषप्रदीतं मोक्नक्। शिप्रदीपित् लोकन्। प्रज्वलितं बर्ट्याधितमृत्यु लोक निदर्शयि सल विनेति॥ ्बा देशबलैयातुर्वेशारुग्रीर छदशैरिप धर्मविशेषैः। बुद्धमक्तात्म तु सूचयमानाः बुद्धगुणिभि करोत्ति बगार्थम् ॥ 10 ते च म्रेदेश म्हञ्जनुशास्ती द्वपधिष्ठानवलेन समतात्। दर्शपमान तथागत शडी शडिविक्वित सब विनेति।। ते विविधेक् उपायनयेक्ति लोक[149a]विचारि करोति जगार्थ। लोकि म्रलिप्त बले यथ पर्यं प्रीतिप्रसारकरा विचरति॥ काच्यक्राः कविराज भवती ते नटनर्तक कल्लकमंलाः। 15 उत्करशोभिककार्कनृत्या मायकराः पृषु ऋपनिद्शी ॥

<sup>1)</sup> yatr' amit' र्य'ग'भेर्.

<sup>2)</sup> Sic MS. Tib. simply 55'5'55 'having a disease'.

<sup>3)</sup> The reading is substantially confirmed by the Tib. (199 b. 7); but the metre is not easily explained.

<sup>4)</sup> The metre again halts. The Tib. has रे'र्या गुरु यहिर 'they all declaring'...

<sup>5)</sup> Cf. 48. 12 supra and note. The Tib. here INTO confirms Kern's rendering 'musicians'.

<sup>6)</sup> The first three aksharas are not clear. Tib. সন্তুশার্থা.

10

प्रामिक नापक सार्षि भोती सार्थिक श्रेष्ठिक गृरूपति भोति ।

राज समात्य पुरोक्तिह्ता वैग्वविशार्दशास्त्रविधिज्ञाः ॥

ते श्रेटवीषु मरुत्नुम भोती स्रीपध स्रज्ञपरत्निधानाः ।

चित्तमणि द्रुम कामद्दास्त्र देशिक उत्पत्रमार्गमतानां ॥

श्रीर्ज्ञव सत्तु तु लोक विदित्ना कर्मविधीषु स्रज्ञानक सत्ताः ।

ते कृषिकर्मप्रयोगवणित्वा शिल्पविचित्र प्रभाविव लोके ॥

ये स्रविक्ठ स्रव्हिसप्रयोगः सर्वमुखावकृषिज्ञप्रशस्ताः ।

विग्ववलीपधि शास्त्रविचित्राः सर्व प्रभावित तेभि स्रपोभिः ॥

ये स्रपिणां चरणाः पर्माया यत्रधिमुक्त सद्वेवकु लोकः ।

ये स्रविणां चरणाः पर्माया यत्रधिमुक्त सद्वेवकु लोकः ।

ये स्रविणाः परित्राज्ञक तीर्ध्याः तापसंगीतममीनचराणाम् ।

नग्न स्रचेलीगुरुत्रमणानां तीर्थिक स्राचिंगाक्ति भवित्त ॥

<sup>1)</sup> Royal chaplains are mentioned with jhallamallah in Mauu XII. 45-46. With tāja ... dūtūh cf. 48.1

<sup>2...2)</sup> te 'ta...cintamani contra metrum MS

<sup>3)</sup> acircua marg, and so Tib. 3.25.

<sup>4)</sup> Mhv. II. 46.5

<sup>5)</sup> This important passage is partly traditional. It should be compared generally with Dīgha-n., sutta vii and Rh. Davids's remarks thereon (tr. ['Dialogues'] p. 220 sq) in which he cites the list of heretics in Ang.-n [III. p. 276; cf JRAS'98 p. 197]. The juxtaposition of heretics with low caste-meu occurs also in Saddh.-P, Ch. and init (= Kern, tr. p. 269), where the list begins as here and Lal.-v. 2 20 with Carakas and Parivr. The verse-passage appended occurs above pp. 47—49. The Buddhists themselves were put into similar company by the Ajivakas (Sum.-vil. I. p. 162, tr. Hörnle, Uväsaga-dasäo, App II. p. 21) For further references to Jain literature see Additional Notes. The following five stanzas were published with a tentative translation in JR.A.S. 1901 pp. 122—27.

<sup>6)</sup> Cf. Aig-n. l. c The school of Gautama are also referred to in a list of hereties at Mhv. III 412. 7; where they occur as in the Auguttara-list, soon after the Traidandikas. He is distinguished there from Bhagavan Gautama (Buddha) by the epithet anandika-guru-putiaka.

<sup>7)</sup> Goçaliputra Maskarın, the Ajivaka-leader.

<sup>8)</sup> These aksharas are not fully legible; but see ācaryā hi below (to be scanned of course ācaryā). The reading here appears to have been ācaryāṇi, but the Tib. here renders শ্ৰেণ্ডাৰ বিশ্বাস্থ কিন্তা (tīrthikānām) মুল ব্যাস্থ সাম্প্রা (200 b. 1).

ते तु म्रज्ञी विक्र धर्मचराणां उत्तरिकाणीं मनुत्तरिकाणां।
दीर्घनरान कुमार्म्नतानां तेष्व[प] म्राचर्षा हि भवति॥
सूर्यनुवर्तकपचर्तपानां कुंकुरगोन्नतिका मृर्णचर्षा।
सूर्यनुवर्तकपचर्तपानां कुंकुरगोन्नतिका मृर्णचर्षा।
चीरिक तोष्ट्यं दश नितपानां तेष्वपि म्राचर्या हि भवति॥
दिवतज्ञानप्रवेशरतानां तोर्धुपदर्शनदेशचराणां। [149b]
मूलफलाम्बुचरा म्रपि भूता धर्म म्रचितिय ते परमायाः॥
उत्कुरस्थापिन एकचराणां कर्णस्कामस्मृत्णीश्यपनानां।
ये मुपलेशपं पुतिक्विकारी तेष्वपि म्राचर्या हि भवति॥
पावत वीक्रिकाः पृथुतीर्ध्या म्राशय तेष्विमृतिक समीत्त्य।
तीद्दणहरासद्वयत्रपेभी तीर्थिक द्वव्वप्रकृषणिवनेति॥

<sup>1)</sup> Davids op. cit. p. 71 n. 1 collects the chief passages referring to this sect.  $A\tilde{p}iv^{\circ}$  for  $a\tilde{p}iv^{\circ}$  is possibly a term of contempt. See Additional Notes.

<sup>2)</sup> उत्तरिका न प्रनुतारिकाणां MS.; but the Tib. takes the line as if consisting of two genitives, not uttarikā na. Lay and monastic adherents may be intended.

<sup>3)</sup> Perhaps equivalent to the Jațilakā in the Ang-n. Jațilas in Tib. (Feer, 'Fragments' AMG. V. 128-31) and in Pali. On this line see Add. Notes.

<sup>4)</sup> Manu VI. 23; Vishņu § 95.2 Characteristic of the Ajīvakas, Jātaka I. p. 493.

<sup>5)</sup> These vratas are explained in Majjh-n, sutta 57. The latter is also thus defined in Mbh. V. xcix. 14: yatra tatrāçayo nityam yena kenacid āçitah | yena kenacid ācchannah sa govrata ihocyate ||

<sup>6)</sup> Cf. Mbh. V. exxi sub fin. The use of ajina by ascetics is also well known.

<sup>7)</sup> Tib. 副3 not in Lexx.

<sup>8)</sup> As to dharma aco see Additional Notes.

<sup>9..9)</sup> Both these words represent Ajīvaka practices; Jāt. l. c. With the first Dr. Leumann compares Aupap. § 30, V. 2 (ukkuduy' āsanie).

<sup>10)</sup> Cf. Bhagaratī-sūtra, tr. Hōrnle, Uvās, App. p. 8. 18 (darbha).

<sup>11)</sup> Or possibly mukti; a marginal gloss apparently on this word gives 'nimitam' 'contrivance'(?). Tib.: 'dwelling possessed of a bed (전약통증) of pestle-wood'.

<sup>12) &#</sup>x27;outsiders' i. e. non-Buddhists; cf. Senart Mhv. I. 587.

दृष्टितमाकुल लाके विदिवा सर्वकृद्षितमाम्रित तीष्ट्याः। मुक्तपरिभिर्तपायन येभी सत्यप्रकाशन तेष् करोत्ति ॥ वेष्युचि हानिङगस्त्रपदेशी देणिय सत्य सगप्तपदेशिः। केष् उत्तर्यक्षायदेभिः केषुचिदेव रक्त्यपदेभिः॥ केषुचि मत्रादेपदेगिः मर्वविनिश्यवधीपदेगिः। 5 वादिप्रगर्दभद्धानपर्देभिः गास्त्रप्रधर्भवानोत्तपदेभिः॥ नेषुचि मानुषमसपदेशिः सर्वप्रवेशिन्हितापदेषु । केपचि देवनिक्रितायहेभिः नागनिकतित्व वत्तपदेभिः॥ रीतसायमन्धर्वपदेभिः भूतर्यान्भाष्टमक्रीरमक्रिभः। विनर्धाः सर्गरुउपेट्भिः सत्यप्रकाणन्मी तपनेशि ॥ 10 ते ययसत्य निरात्तिविधित्ता एवनजेपत ये जिनधर्मा। धर्मनचित्तिय वाकापयेता देश[150@]िय एप समाधिविक्र्वा ॥ ते जगतीष्यत ययसगायी सर्वज्ञेगे यभिनिक्रमाना। रिशनिवित्तिर्युत्सुतनाना रिशन प्रमुखिय सब विनेति ॥ रिशन प्रमुखिय दर्शयमाना याचत सत्व विज्ञानित रिशन। 15 तेष सर्गन शांति यगोषम् हेत् यनुत्तरि ज्ञानवरस्य ॥ दर्जिय वृद्ध विदर्शिप धर्म संघ निदर्शिप मार्ग निराणाम्। दर्शयि चेतिक ते जिनविन्वा तेन सुदर्शनर्शिन निवृत्ता ॥

<sup>1)</sup> ca MS; but see below. On charms from the Dravidian country, cf. Taran. tr. p. 222, where the Tib. equiv. (see note 3) is the same as here, Drāmida being a by-form of Drāvida.

<sup>2) &#</sup>x27;rajra-secrets' Tib. One may perhaps compare the Vajrajūpakrama (Pañcak. § 11) and V.-Poussin Bouddhisme p. 152 sqq.

This is unmetrical. The Tib seems to suggest a reading rākshasa - piçā-capado.

<sup>4)</sup> So MS; but qu. kushmanda?

<sup>5)</sup> acityam (?) MS.

<sup>6)</sup> Not rendered in Tib. and not quite clear in the MS.

<sup>7)</sup> So MS.; but Tib. 필디'디그디(크로 'becomes complete'.

Ì

रिश्न प्रमुचि प्रभंकर नामा या प्रभ जिल्ला करोति महणा। सर्वर्षं च तमं च कृतिवा सो प्रभ भारति लोककितानां॥ ताय प्रभासय चोदित सलास्ते जिनपूजप्रदीप घरेसी। ते जिनपूजप्रदीप धरिता लोकप्रदीपकरा जिन भोति॥ तैलप्रदीप घृतस्य प्रदीपा दारु तृषा। नडवेण प्रदीपान् । 5 गन्धर्सायनर्त्तप्रदीपान् द्व जिनेषु प्रभंकर् लब्धाः॥ र्षिन प्रमुखि प्रतारिण नामा ताव प्रभासय चोदित सलाः। - <sup>१ (2)</sup> नावप्रतारिषानस्यप्रधेष। हुँपित संस्कृत वर्षित शासी तेन प्रतार्षा रिष्ट्रन निवृत्ता॥ रिश्म पिपासविनोदिन नामा ताप प्रभासय चोदित सलाः। 10 कामगुणेषु तृषां प्रतिकृता धर्मविमृतित्रसार्धिक भोति॥ (क) |कामग्णेष् तृषां प्रबद्धिवा। धर्मविमुक्तिरसार्थिक भूवा। बुद्ध भत्रह्यम्तंजलवर्षी तृष्णिपिपासिवनोर्न लोके॥ पुष्किरिणी निर्कुपतडागा उत्सय कारित वीधिनिरानाः। काम विवर्णित वर्णित[150b]ध्याना तृष्णविनोद्दिन तेन निवृत्ता ॥ 15 प्रोतिकारी यद् रिश्म प्रमुखो ताप प्रभासय चोदित सलाः। प्रीतिप्रा वर्षोधिनिदानं चित्त जनेति भविष्य स्वयंभू॥

<sup>1)</sup> pramuñciya MS., but see below.

<sup>2)</sup> There is a lacuna here. The MS. originally continued with the line kāma-guneshu. The passage nāvapr... satvāh has been supplied in the margin in a later hand. But it is clear from the Tib. (201. b. 1, 2) that some 7 pādas are still wanting. The original omission was of course due to the eye of the copyist passing from one refrain (°codita satvāh) to another.

<sup>3) &#</sup>x27;Things having the samskāras are disprized, the repose [of nirvāṇa] is extolled'.

<sup>4)</sup> Added from the Tib. to complete the line.

<sup>5)</sup> satvān MS., here only.

<sup>6)</sup> ব্ৰাম্ব্ৰান্ত্ৰীৰ 'মূহ' 'expanding [like a snake's hood]'?

б

10

सत्तममिष्ठत पद्मित्वमा यत्मृतिवर्धिक कार्राणिकानां।
भाषित बुढगुणाः सद् कालं प्रोतिकर्रा प्रभ तेन निवृता।।
रिष्म प्रमुक्ति रितंकर नीमा ताय प्रभासय वोधित सद्धा।
बुढरतीरत धर्मरतोरत संघरतीरत ते सद् भोत्ति॥
त्रित्वरतीरत ते सद् भूता बुढसमागमधर्मगणार्षे।
लब्धनुपत्तिवात्तीत लभित्त चोदित स्मारित ये बक्त सद्धा।।
बुढस्रनुस्मृतिधर्मगणार्थे वोधि य चित्तगुणान्त्रिवरिता।
तेन रितंकर रिष्म निवृत्ता॥
पुण्यसमुच्चयरिम प्रमुची ताय प्रभासय चोदित सद्धा।
ग्राणय पूरितु याचनकानां यज्ञ निर्भित तैर्वज्ञमानैः।
सर्वभिप्रायत दानु द्दिता पुण्यसमुच्चय रिष्म निवृत्ता॥
ज्ञानवती यद रिष्म प्रमुची ताय प्रभासय चोदित सद्धाः।
रक्त त् धर्म मुखात् ग्रेनेका धर्ममुखानववृद्धि निवृत्ता॥

<sup>1)</sup> 징기팅기자 'bodily shape'.

<sup>2)</sup> nānā MS.

<sup>3)</sup> So MS, the Tib. read codita as before.

<sup>4)</sup> This stanza or the previous one is metrically defective; but by the analogy of the previous verses, the present pada must end a stanza.

<sup>5)</sup> pañcaso MS; but see below. Tib. এমিব্ৰুমান্ (202. a. 2).

<sup>6) &#</sup>x27;Unhindered' cf. sārgada.

<sup>7)</sup> ontu anelān MS. (lān a sec.) The Tib. appears to understand the passage 'Dharma [heing] one is manifold by its approaches ( ) avabuddhi app. for avabudhyate 'understands' ( 5.3.3)

धर्मप्रभेर् प्राव्हित सत्रान् मर्यविनिद्यय ज्ञान विभक्ती । [151 a] धर्मपरार्थविभाषणं कृता ज्ञानवती प्रभ तेन निवृता॥ प्रत्नप्रदोपय ग्रोनिर् रिष्नि ताय प्रभानय चोदित सद्याः। श्रून्य निसंत मजातविषवान् चोतरि धर्म स्रभावस्त्रभावान्। मायमरोचिसमा द्वाचन्द्रस्वप्रसमान् प्रतिविम्बममान् वा। õ धर्म मस्वामिक यून्य निर्वेद्धान् भाषति प्रत्तप्रदीय निवृत्ता॥ धर्मविकुर्वणि रिश्न प्रमुखी ताप प्रभामप चोदित मता। धार्णि ब्रनयकोषु लभिता सर्वत्रयागतकोषु लभेति ॥ धर्मधराण् परिचङ क्वा धार्मिकरत करित ऋषीणां। धर्म अनुप्रक् कृच जगस्य धर्मविक्वीण र छ्नि निवृता ॥ 10 त्यागञ्जनी पर् रिष्म त्रिनुचो ताप य मत्सर चोरित सता। त्ताता बनित्य बगाबतभोगान् त्यागरतीरत ते सर् भोति ॥ मत्मर्ड्यम् मल ग्रदासा ज्ञाव धनं सुपिनाश्रस्त्रभावं । वृंक्ति त्याग प्रसवननेन त्यागवर्ताप्रभ तेन निवृत्ता॥ निव्यरिदाक् य भोसरि रिशनः ताव ड(ः)शीलय चोदित मन्ना । 15 शीलविश्रुहि प्रतिष्ठित भूबा चित्त बनेति भनेष स्वयंभूः॥

<sup>1)</sup> MS. broken; a compound of -grāhita used actively with the meaning 'captivate, seduce'. Tib.  $G = \sqrt[3]{3} \sqrt[3]{3} \sqrt[3]{3}$  (202. a. 5).

<sup>2)</sup> For \*nih-saira অনুস্থিত 'without self or substance'. The next words must be read ajāt' aripanna (nnā?).

<sup>3)</sup> i. e. udakaco 🍇 🚡 .

<sup>4)</sup> MS., here only, obhāya samçoo.

<sup>5)</sup> Apparently for kosheshu. Tib. AFT IN as if for kosheshyas. The next occurrence is, however, construed as an accusative.

<sup>6)</sup> ka MS.; but Tib. 기기기 = ye.

10

15

कर्मपष्टे क्शले परिश्हे शील समादिष पहक्रसवान्। बोधिष चित्त समाद्यनेन रिष्म निवृत्त स निष्परिदाकः॥ [151 b] तात्तिवियूक् य घोतरि रिष्न ताय य घतन चोदित मलाः। क्रीधिवलं चिधनान बिह्तवा नात्तिरतीरत ते मद भोति ॥ डःकृत तालि ग्रपायनतीनां चित ग्रतीभित बोधिनिदानं । वर्णित तात्तिगुणाः सद्यालं तेन निवृत्त स तातिविवृद्धा ॥ र्शिग उत्तप्तवती यद् मुखी ताप बुजीद्व चीद्ति सवाः। पुक्त प्रयुक्त त्रिष्टू रुतनेषु पूत्र वारोत्ति मखिनप्रयोगाः॥ (<sup>२)</sup> |पुँक्त प्रयुक्त त्रिपू रुतनेषु पूज कारित ब्रिखिनप्रयोगाः] । ते चेत गार्यवा घतिकालाः विष्र स्पृणित चनुत्तर् वोधि ॥ वीर्ष समाइपि यहक्रसत्नान् पुत्र कारित त्रिप् रतनेप्। धर्म धरित वर्षमत बाले तेन उत्तप्तवती प्रभ लब्धा॥ गालिवारी पर रिश्न प्रमुखी ताय विधालय चोदित सलाः। तेष न राम् न द्वेष न मोहाः बोधित भोत्ति समाहित चित्ताः॥ पाप वामित्र विलिष्ट चरीये संगणिकाविनिवर्तन कुला। वर्णित ध्यान प्रशास ग्रहापे जासिकही प्रभ तेन निवृत्ता ॥ प्रज्ञविष्ट् प म्रोसरि र्श्नी ताय द्वःप्रज्ञ संचोदित सलाः। सत्यप्रतीत्य विमोत्तनयेशिसान्निहिय ज्ञानगति गत भोति॥

<sup>1)</sup> I'A i. e. akhila.. For the scansion, cf. 260. n 2.

<sup>2)</sup> Supplied from the Tib (202. b. 7).

<sup>3)</sup> দুম'ব্ম, as contrasted with দ্র্রিমান্দ্রুম, the equivalent of laronti in the last line.

<sup>4)</sup> olur MS. contra metrum.

<sup>5)</sup> The anusvāra is written in the MS., but must be, like the visarga just before, disregarded in the scansion.

इन्द्रियज्ञानगति गत भूली + \* \* \* \* । र्संपप्रदीपसमाधि लभित्ना प्रसप्रभास[152@]करा जिन भीति ॥ राज्यधनात्मप्रियैः परित्यागैः धर्म य मार्गित बोधिनिदानं । तं च सत्कृत्य प्रकाशिय धर्म रिश्न निवृत्त स प्रज्ञवियूकाः॥ बुद्धवती यद् रिष्म प्रमुखी ताप प्रभाव संचोदित सलाः। 5 ब्ह सक्ष्र अनेक अविल्यान् पश्यिषु पद्मवनेषु निषमान् ॥ व्हमकात्मत व्हविमोता भासित व्हविक्वं अनला। बद्धबलाविप्रभावन कृता बुद्धवती प्रभ तेन निवृत्ता ॥ ॥ ते अभवंदद् रिश्म प्रमुखो ताव अयार्दित सत्र सस्पृष्टाः। भत्रयक्वियाडनबन्धे मुच्यिषु सर्व्पसर्गभयेभ्यः॥ 10 ये ग्रभयेन निमल्लित सत्याः प्राणिवधात् निवारित भोत्ति । त्रांपित पटक्राणागत भोतास्तेन भवद्द रिश्न निवृत्ता ॥ सर्वसुखावक् स्रोसिर् र्श्मो ताव गिलानव स्रातुर् स्पृष्टाः । सर्वत व्याधिडुखात्प्रतिमुक्ता ध्यानसमाधिसुखानि लभित ॥ रोगविनोदिन मुल फलोषध रत्न रसायन गन्धनुलेपान्। 15 फाणित तीर मधू वृत तेलान् भोजन पान द्दिवय लब्धा॥

<sup>1)</sup> This pada is not represented in the Tib.; and neither authority gives a hint as to the missing pada.

2) M. Vyutp. § 21. 47.

<sup>8)</sup> sātkṛ° seems an extraordinary short syllable; but in view of the Tib.
নুখ্নে: নুখ্নে: নুখ্নে ব্ৰা correction is unjustifiable.

<sup>4)</sup> See note above and sa[m]sprishtah below.

<sup>5)</sup> If we retain the reading of the MS., we must take  $\bar{a}vi$  as  $= \bar{a}viskriv\bar{a}$ ; but the Tib. (203 a 7)  $\bar{\beta}$   $\bar{\beta}$   $\bar{\beta}$   $\bar{\beta}$   $\bar{\beta}$   $\bar{\beta}$   $\bar{\beta}$  makes a correction to balarddhi (dh and v are often confused in this MS.) all but certain.

<sup>6)</sup> Sic MS.; ten' [tena samayena] abhayamda°?

<sup>7)</sup> 키지도 Tib. 'hiding'; as from ava-dhā.

बुद्धनिद्र्णनि रिएम प्रमुखी ताय संचीदित श्राप् नपाते। वुद्ध मनुस्मिरि पश्यिषु वुदम् ते च्युत गच्कि सब्दक्तेत्रं ॥ काल करोत्ति च स्मारित वृद्धा दर्शितप्रीतकरा [152b] जिनविम्बान। बुढगताः गर्गां नर्गाते गीसिय बुढनिर्द्शनि लब्धा ॥ धर्मप्रभावनि रिष्म प्रमुखी ताय प्रभाय संचोदित सता। 5 धर्म पठित शृपवित लिखती धर्मरती रत ते सर् भौति॥ धर्मद्वर्भित्वय खोतित् धर्मी धर्मगवेषिण परित माशा। इन्द शनित प्रयुख्य धर्ने भाषत धर्मप्रभावनि लब्धा ॥ घोषवती गर् रिशन प्रमुक्षी ब्हस्ता परिचोरनतामा । पातक जन्द्रप्रचार त्रिलोंके सर्व तयागतघोप शुप्त्रति ॥ 10 उच्च स्वरेगा स्तवत्ति गर्ह्फीन् तूर्यमक्तर्घएटप्रदानैः। सर्वज्ञमे जिनघोयकृतार्थं निष्टारि घोपवती प्रभलव्या ॥ ते अनुतंदद रुश्नि प्रमुखी ताव प्रभावय चोद्ति सत्ताः। सर्व प्रनार् चिर् प्रजिक्ता सर्वगुषीः प्रतिपग्वति योगं ॥ दुब्ब बनेक उपह्रवपूर्ण भाषित संस्कृत नित्यमत्तेमं । 15 गातिनिरोधमुखं सर् तेमं भाषपता अमृतंद्द लब्धा ॥ रिएन विशेषवती पर मुखी ताय प्रभासय चोदित सलाः । जीलविशेष समाधिविशेषं प्रत्तविशेष प्रणोत्ति जिनानां ॥

<sup>1)</sup> Here the MS. reads samico. Above (388.9) where a short syllable is equally required the reading is sa-spṛṣhṭāḥ.

<sup>2)</sup> This letter is uncertain.

<sup>3)</sup> ayam arthas tair darçılah pürvanı marg.

<sup>4)</sup> i. e. bhāshātaḥ 피론스'디지

<sup>5)</sup> The Tib. 국자 및 고장기의 6) Cf. 338 n. 6 supra.

<sup>7)</sup> sada 'kshemam samskrta marg.: i. c. 'things compounded are described as ever unstable'.

शीलत मृत्र मनाधित मेयी प्रज्ञत मृत्र नकुनुनिराजा। [158a] य स्तृत वर्णित वोधिनिदान तेन विशेषवती प्रभ सब्धा ॥ रत्नविवृक् प ग्रोसरि रिष्म ताव प्रभासव चीदित सत्नाः। म्रतर रत्निधान लिभवा प्रापि रत्नवरेभि मर्क्षीन् ॥ रत्नविसर्ग जिने जिनस्तूये संग्रस्टि कृतस्त्रजनं रतनेभिः। रत्नप्रदान करित जिनानां रिष्म निवृत्त य रत्नवियूलाः॥ गन्धप्रभात व श्रीसरि रुःमी ताव प्रभातव चीदित सलाः। ष्राता म्रमानुष गन्ध मनोज्ञान् बुद्धगुणे निवुतानि भवति ॥ गन्धनुलेपनुनानुषद्व्यैर्यत्कृत पूत्र नराधियतीना । गन्धनयान् तिनविग्रहस्तूषान् कृत निवृत्त सुगन्धप्रभासः॥ 10 मुखति र्षिम विचित्रविवृक्तान् इन्द्रपताकद्यवाग्र विचित्रान्। तूर्वनिनाद्तिगन्धप्रधूपित शोभिसुरोत्तनपुष्यविकीर्धे॥ तूर्यप्रत्युद्गमि पूत्रज्ञिनानां पुट्यविलेपनघूपनचूर्णाः। क्स्स्रघंताग्रयतामवितानस्तेन विचित्रविष्ट् निवृत्ताः॥ र् एिन प्रसाद्करी यर् मुश्ची पाणितलोपन संस्थिहि भूमिः। 15 शोधपती ऋषि माम्मनस्तूयान् तेन प्रसार्करी प्रभ लब्धा ॥ मुचति नेघवती पर् रिश्नं संस्थिक् गन्ध प्रवर्षति मेधं। स्तूप वराङ्गणगन्धनलेनासिचिय [158७] नेधवती प्रभ लब्धा॥ भूपणाञ्यूक प्रमुखतु रश्मीनय ऋचेस सुभूषण भोती। वस्त्रनिवन्धनकार्विचित्रं दत्र विभूषण रिष्नि निवृता॥ 20

<sup>1)</sup> agrā MS.

<sup>2)</sup> nirero . . . raśmicio MS.

<sup>3)</sup> gandhajalena snapayittā says the marginal glossator, referring to a practice still in vogue among Buddhist pilgrims (Cunningham, Mahabodhi, p. 30).

रिएन रसायवर्ता पद मुखी भुत्तित भोज्य रसाय लभती । भोजन पान विचित्र रसाम्रान् दल रसाम्रवती प्रभ लब्धा ॥ ग्रवंनिद्र्णनि मुचित रुगीन् रलनिधान लभित द्रिहाः। यतपर लिपिं त्रिभि रत्नैर्दानत मर्धनिदर्शनि लब्धा॥ चतुविजीधिन मुखति रुप्नीन् ग्रन्ध तदा दिशि द्वप विचित्रम्। 5 दीपप्रदान जिने जिनस्तुपे चत्विणोधनि रिश्न निवृत्ता॥ श्रोत्रविशोधिन गुज्ञति रुशीन श्रोत्रविहीन श्रणी प्रवशब्दान। वाग्वप्रदाननिने निनस्तुपे श्रोत्रविशोधनि रिश्न निवता॥ घाणविजोधिन नुजति रश्मीन् घाषि म्रष्टावितपूर्व स्गन्धान् । गन्धप्रदान तिने तिनस्तूषे प्राणविशोधनि रिश्न निवृत्ता॥ 10 विद्वविशोधनि गुवति रुजीन् हिनम्धमनोन्नरुतै स्तुति बुढान् । वाच इ रुक्त विवर्जित रुक्ता सहण उदीरित रिश्न निवृता। कापविशोधिन मुखति रश्नीन् इन्द्रियक्तीन सुइन्द्रिय भीति । कायप्रणाम तिने जिनस्तूषे कुर्वत कायविशोधनि लच्छा॥ चित्त[1514]विशोधनि मुचिति रश्मीन् उन्मतु सर्व सचित्त भवति । 15 चित्त समाधिववानुग कृता चित्तविशोधिन रिष्म निवृत्ता॥ द्वपविशोधनि मुञ्जति रश्नीन् पश्यिय चित्तिय द्वपनरेन्द्रान्। द्रपनाशोधिन चित्रसमत्तात् स्तूप म्रलंकर्ता प्रतिलब्धा ॥ शब्दविशोधिन मुचति रुगीन् शब्द अशब्दत श्रन्य विज्ञानी । प्रत्यय ज्ञात प्रतिष्रुतत्त्यं शब्दप्रकाशन रिश्म निवृत्ता ॥ 20 गन्धविशोधिन मुर्चात र्श्मीन् सर्व हुँगन्ध सुगन्ध भवत्ती । गन्धवराम्य जनैर्जिनस्तूपान् स्नापनबोधिद्दम प्रभ एषा ॥

<sup>1)</sup> stauti contra metr. MS. 2) unmatta or unmatu MS.

<sup>3)</sup> durgro MS.? read dugr., metathesis metri gratia.

ते रसशोधनि मुञ्जति रुमीन सहिप निर्विप भोति रसाग्राः। वुड सम्रावकमातृपितृणां सर्वर्साम्प्रदान प्रभेषां ॥ स्पर्शविशोधिन मुस्रति र्श्मीन् कर्वेखर स्पर्श मृह्य सुख मोसी । शक्तित्रिष्ट्रलेसितोमर्वर्षा माल्य मृह्य पद्चमोत्पल भोती॥ डण्य मनेक मृह्य सुखस्पर्शा संस्तिरि मार्गि त्रवत्ति विनानां। [154b] 5 पुष्पविलेपनचीवर्सूह्मा माल्यवितान प्रदान प्रभेपन्॥ धर्मविशो[ध]नि मुझति रश्मीन् सर्वत रोमत चितिय धर्मान्। निर्श्यातः ख्राणि लोकव्हितानां तोषांय सर्वधिमुक्तिविनानान् ॥ प्रत्यय जात म्रजात स्वभावा धर्मशरीर म्रजातशरीराः। धर्मत नित्यस्थिता गगनस्या सूचेत धर्मविशोधनि लड्या॥ 10 र श्नि सुखाप्रमुखा इति कृता एकतु रोममुखातु ऋषीणां। निश्चरि गङ्गरत्नोपन रुस्ती सर्वपश्चरित्रधक्रम्प्रयोगाः॥ ते यय एकत रोममुखातो श्रोसीर गङ्गरज्ञोपन रुमी। एवमशेपत सर्वत् रोमा देश समाधिविक्र्वं ऋषीणां॥ वेन गुणेन व रिश्न निवृत्ता तस्मि गुणेषु सक्तायन पूर्वे। 15 तेषु तमेव प्रमुखति रिश्नं ज्ञानविकुर्वण एप ऋषीणां॥ तेष य प्एय सङ्खायक पूर्वे येर्नुनोहित याचित येभिः। येभि च दृष्ट प्रभोपचितं वा ते इन रृष्ट्रिन प्रजानित तेषां॥ ये च मुभोपचिताः कृतपुरायाः पूजित येभि पुनः पुन बुद्धाः। म्रर्थिक क्निर्क वुहगुणोिभः चोर्न तेप करोतिष रिश्नः॥ 20

<sup>1)</sup> MS. here khakkho; see 245, n. 2.

<sup>2)</sup>  $\circ c\overline{u}\overline{v}$ -asi. A half-danda in the MS intended as a hyphen has been altered into  $\overline{a}$ .

<sup>3)</sup> The equiv. of this appears to be 374 'originating'.

<sup>4)</sup> sūcayanti dharmatām marg. 5) niḥsaranti marg.

<sup>6)</sup> For oty aya(n). Tib. as if ont ime raçmayah.

मूर्प यद्या ज्ञात्यन्ध न पश्यो नो च स नाहित उद्देति स लोके। चतुसमेत उदागम् ज्ञाता सर्व प्रयुद्ध [1551] स्वक स्वक धर्मे ॥ एवत रुश्नि मङ्गुफ्रपाणां ग्रस्ति च ते इतरे च न पश्यी । मिष्यकृता ग्रधिन् सिविक्तेनाः दुर्लभ ते च उद्यागतीनां ॥ द्याभरणानि निपान विमानाः रत रसायन गन्धनुलेपाः। ते पि त् मस्ति मक्तिमन्ननस्य ते च मुद्रक्ति क्वक्रातानां ॥ ्रवत रशिन मङ्गपुरुषाणां चिस्ति च ते इतरे च न पश्यी। गिष्यक्ता ग्रधिनुति।विक्तिनाः द्वर्लभ ते च उदार्मतीनां ॥ परियम रिश्नप्रभेर श्रीणाता भेष्यति श्रद्धिमृति प्रसादः। तेन न काङ न संशय कार्षी नाङ्ग न भेष्यि महागुणकेतुः॥ ते परिवारिवयुक्विक्वां ग्रयसमाध्यभिनिर्क्रमाणाः। सर्वदृशि चित्रातानाः दृशीय वृद्धसुताः परिवार ॥ ते त्रिसंक्स्रप्रमाण्विचित्रं पद्ममधिष्ठिक् रिष्मिवियूक्तः। मापपर्यङ्क परिस्फरपद्मं दर्गयि एप समाधिविकुर्वा॥ ते दशतेत्राशोपन ग्रन्ये पद्मनिधिष्ठिक्ति संपरिवारं। सर्व परीवत वृद्धसतेभी ये च समाध्यसमाधिविकारी॥ चे परिपाचित तेन ऋषोगां सब निष्पादित बुद्धगुणीषु । ते परिवारि चतं मङ्पनं सर्व उदि हिप् प्राञ्जलिभूताः॥

15

10

5

<sup>1)</sup> Correction in MS. perhaps meant for oyunji

<sup>2)</sup> MS. cshata here and crata in the similar passage below. Tib.  $\frac{1}{2}$  Ap in both places, whence I have supposed the form to be connected with evan, though Ap. Pkt evadu represents tyat (Hem VIII. iv. 408).

3) cf. 259 n. 5.

<sup>4)</sup> trisahasrapramanapadme paryankam darçayantı buddha rddhya marg.

<sup>5)</sup> mahāpadmam MS. udr² = uddīkshu 'celestial regions' 35 (206 a. 6). No break after this verse occurs in the MS, but the Tib. here adds a long passage, resuming the text as we have it at 207. b. 3.

ते च समाव्हित बालेशरीरे च्युत्यि[155b]व्हि यौवनवेगस्थितेभ्यः॥ योवनवेगस्थितेषु समाव्हित व्युतियन्हि डीर्णक वृद्ध शरीगः। जीर्णकवृहशरीरि समाक्ति व्युत्थिकि श्रह उपासिककापात्॥ श्रह उपासिककापसमाव्ति व्युत्थिक् भितुणिकापश्चि। भितुषािकाप शरीरि समाव्ति व्युत्यिकि भितुबङ्गश्रतुकायाः॥ 5 भिनुबद्धायुतकाय समाव्हित व्युतियिक् शैत अशैतशरीराः। शैन म्रशैनशरीरि समाव्हित व्युतियव्हि प्रत्येपवृद्दशरीरा ॥ प्रत्यय बुड शरीरि समाव्हित व्युत्यिक् बुडवरायशरीरा । ब्डवरायशरीरि समाव्तित व्युत्थिकि देवतका।।य शरीरा ॥ देवतकायशारीरि समाकित व्युत्यिकि नागमकर्षिककायाः। 10 नागमर्ह्या ईककायसमाहित व्युतियहि यनमहर्षिककायाः॥ यत्तनर्ह्या ईक्कायसमाव्हित व्युत्यिक्ति सर्वतभूतशरीराः। सर्वतभूतशरीरि समान्तित व्युत्थिन् एकत्रोमनुबातः॥ एकत् रोममुखस्मि समास्ति ट्युत्थिहि सर्वत रोममुखेषु । सर्विषु रोममुखेषु समान्तित व्युतियन्ति एकातु वालपयातः॥ 15 र्कत् वालपथरिम समास्ति व्यतियन्ति सर्वत वालपवेभ्यः। सर्विष् वालप्रयेषु समाव्ति व्युत्यिक् ते पर्माण्र्जातः॥ एकर्जिस्म समाव्तित भूवा च्युतियक्ति सर्वर्जेभ्य अशेषम्। सर्वर्षेषु समाहित भूवा व्युत्यिहि सागर्वञ्रतलातः॥

<sup>1)</sup> Marginal note (partly broken off): Buddhah te balye samadhim samapannah yauvane.

<sup>2)</sup> samādheh sakāçād uttishthauti marg. -

<sup>3)</sup> pratyeka marg.

<sup>4)</sup> ekaromņi līnāh santah spharanti tu, marg.

<sup>5)</sup> eki tu (here only) MS.

<sup>6)</sup> Cf. 295.5 supra

<sup>7) °</sup>shuh MS.

Б

10

15

सागर्वज्ञतलस्मि समाव्तित [150a] ट्यृतियन्ति ते मणिवृत्तपालेभ्यः। वृत्तपालेषु समाहित भूवा व्युतिष्ठक्ति रश्मिम्बेभि जिनानां ॥ र्शिगम्खेषु जिनान समाव्हित व्युत्यिक् सागरतोषनदीभ्यः। सागरतोयनदीय् समाव्तित व्यतियद्ति तेष्ठपयात् मक्तिमा ॥ तेनपबस्मि समान्तित भूता व्यतिबन्धि वाषुपबानुस्मृतीमान् । वापुपवे तु समान्तित भूवा व्युत्विक्ति भूमितलानु महातमा ॥ भूगितले तु समाव्हित भूवा व्यत्विक्ति सर्वतु देवविमानात् । सर्चि त देववंतान सनाव्तित व्युत्विक् ते गगनानुस्मृतीमान् ॥ एति मनाधि विगोन धचित्यास्तेष यचित्यगुणोपचितानान्। वात्प ग्रचित्य प्रभाषियमाणाः सर्वतिनेभि न शक्य सपीत्म् ॥ सर्वतिनेभि च भाषित एते वर्नविषाकु जगस्य ग्रचित्यो। नागवित्राचित वडविवार्चा ध्यापिन ध्यान ग्रवित्य विवार्चा ॥ ते च वर्षे स्थित ग्रष्ट विमीताः स्रावक एक भवीवङ्ग भीती। भूत बङ्घः पुन एक भविता ध्यापति प्रव्यस्ते गगनिस्मिन्॥ ते कि मकाक्रणाय विकीना वोधि मनर्थिकु लोक उपेती। दर्शिय बायविकर्व मिन्या कत्य न दर्शिय लोक क्तिषी॥ चन्द्र स मूर्य नमे विचर्त्ती दर्जिय सर्वदिशि प्रतिभास । ँटतमारोक्रद्कुपतडा[156b]गे भावनर्ह्नसमुद्रनदीषु ॥

1) Compare the rays from the face and head of Amitabha in Buddhist art.

<sup>2)</sup> Tib. implies sarvatu. vimāna u tsupra.

<sup>3)</sup> ele (°le) marg.

<sup>4)</sup> Dh.-sangr. § 59.

<sup>5)</sup> onesmin MS.

<sup>6)</sup> kuira kutrety äha marg.

एवमचित्तिय द्रिशिय इपं सर्वद्शदिशि ते नर्वीराः। सर्वसमाधिविमोत्तविधिता यत्र तयागत साति स्वयंम्। 11 सागर्देव रुतात्रतिनामा यात्रतसत्व समुद्र्युत्पना । तेषु स्वराङ्गरुतेषु विधिता तोषिष सर्वरुतान् स्वरुतेन ॥ सा व्हि सराग सदीष रुतावति सर्वरुते प्रतिघोष विधिना। 5 घार्णिधर्मवलं विशिष्राप्ता कः स न तोषि सद्देवजलोकम्।। मायकरो यद्य विखविधिक्षो द्र्षियि द्रप विचित्र अनतान्। रात्रिद्वैकम्झत्क मासान् वर्षशतं पुन स्पीतप्रदीप्तान् ॥ नायकरो कि सराग् सरोपो तोपपि नायविकृ विंत लोकं। ध्यान ऋभिज्ञ विमोत्रसुशिज्ञित कत्य न तोषिय चर्यविधिज्ञः॥ 10 राक्त पंथ[ष] य निर्माण कांव कुर्वति वज्र पेरे तत्तवन्धं। दर्शन सागर नाभिप्रमाणं नोति सुमेरतले सम शीर्पः॥ सोअपि सराग् सरोष समोक्तो राद्ध निर्द्धावि ईर्श सद्धी। मार्प्रमर्दन लोकप्रदीय कत्य न द्र्शीय सिंह अनता।। पश्य त्रचित्तिय शिक्तीचे ]क्ती देवस्रेन्द्ररणस्मि प्रवृत्ते । 15 यातुक विन्वरनेकस्राणां तातुक निर्मणि शक्न [1572] स्वकायान् ॥

<sup>1)</sup> From this point to the end of the chapter, a considerable number of verses not found in the Sanskrit are reproduced or added in the Tib.

<sup>2)</sup> i. e. muhūrtam ekam.

<sup>3)</sup> Syllable obliterated. Tib. 4777499 'according to desire'. nirmani is glossed in marg. as nirminoti.

<sup>4)</sup> yasya MS.: but Tib. T

<sup>5)</sup> Letters mostly destroyed. Tib. মন্ত্রীব্রান্ত্রী

<sup>6) °</sup>taasu° MS., 习 being added in the margin to indicate that we must understand an elision (dev asur°).

<sup>7)</sup> The reading of the MS. looks more like bimdhar; but I have replaced the present form (cf. 157 n. 1) from the Tib. which has (209. b. 6): 500 cmilliards of Asuraso.

10

त्तर्वतिर्देशस्य विज्ञानी शिक्तमः पुरतो गत स्वापुन् । एप गृरोत शेवायधराणां संधमु गिक्क्षु सर्वसुरेन्द्राः ॥ नेत्र सरुष्य गयद्वर् दर्शने ज्वालप्रमुजन वद्य गृन्हीतं । वर्गित काप द्वरासर् तेत्र शक्तगुरीस्य पर्वात्वसुरेन्द्राः ॥ सो स्टित इत्यरपुणप्यविना शक्त विकुर्वति देवजपार्थने । सर्वज्ञमस्य प्रशेपत त्राणां यत्तपपुण्य कुतो न विकुर्वने ॥

वाषुत संगुत गेषप्रवर्षो वाषुत गेष पुनः प्रसमेती । वाषुत सस्य विरोक्ति लोके वाषु सुखावक् सर्वज्ञमस्य ॥ सो कि ग्रणितित पार्गितासु बुढगुणोषु ग्रणितित वाषुः । दर्शित लोकविपाक ग्रवित्या वस्य न दर्शित ते वर्लब्धा ॥

इति जितासग्चिमे रहात्रपानुसम्तिनामाष्टार्णः परिच्छेरः समाप्तः॥

<sup>1...1)</sup> Syllables obliterated. ya krama + puro MS. 'Tib.: 디플'프로 (Çakra) 도드'도드'로그들'크'크'로그 (as if for seaāyalana?) 회장 [ 국구 본'으로드'전쟁'
디플트로'축장 (supply 'ti after gihyeta?)]

<sup>2)</sup> palātu = palā(yi)tāļi.

<sup>3) 494 &#</sup>x27;ordinary, moderate' a meaning which fits with the context in the two other passages (Divy., Mhv.) where itvara occurs.

<sup>4)</sup> The Tib. here reproduces a considerable passage (210. a. 2 — 211. a. 3), continuing chiefly the same topic (Çakra and the Asuras).

## XIX.

## नवद्शः परिच्छेदः

म्रन्योऽपि पुरायवृद्धये केतुः कार्यः। यो अयं सर्वावस्थासु सलार्वः॥

यथा कथितं चार्यर्क्षमेथे। सं तथागतचैत्ये वा तथागतविग्रहे वा पुष्पं वा धूपं वा गन्धं वा द्रत्सर्वसत्नानां दोःशोल्यदीर्गन्ध्यमलापनयनाय तथागतश्रोलप्रतिलम्भाप च परिणाम्यति। सं स्वानां सर्वस्तानां प्राप्तादिकेर्यापयविगमाय प्राप्तादिकेर्यापयविगमाय प्राप्तादिकेर्यापयविगमाय प्राप्तादिकेर्यापयसेपदे च परिणामपति। सं पुष्पच्छ्त्रमारोपयन् सर्वसत्नानां सर्वस्तिश्वपरिदाक्विगमाय परिणामपति। सं विकारं प्रविश्वसेवं चित्तमुत्पाद्यति । सर्वसत्नानं सर्वस्तानं निर्वाणपुरं प्रवेशपेषं। सं निष्क्रमन्नेवं चित्तमुत्पाद्यति । सर्वसत्नानां लोकोत्तरेण ज्ञानेन निर्वाणसुगतिद्वारमुद्धाय्ये। सं पियदेदेवं चित्तमुत्पाद्यति । सर्वसत्नानां लोकोत्तरेण ज्ञानेन निर्वाणसुगतिद्वारमुद्धाय्ये। सं पियदेदेवं चित्तमुत्पाद्यति । सर्वसत्नानां सर्वाणायद्वाराणि पिद्ध्यां। सं निषीद्रनेवं चित्तमुत्पाद्यति । सर्वसत्नान्वे चित्तमुत्पाद्यति । सर्वसत्नान्वे चित्तमुत्पाद्यति । सर्वसत्नान् व्युत्थापयेपं सर्वस्तान्वे परिनिर्वापयेपं। सं शरीर्गत्या गच्छ्नेवं चित्तमुत्पाद्यति । सर्वसत्ना निःश्वन्यक्तिण्याप्यति । सर्वसत्ना निःश्वन्यक्तिणी यञ्चत रागद्वेषमोक्तिभ्यः। सं श्रीचं कुर्वनेवं चित्तमुत्पाद्यति । सर्वसत्नानां सर्वस्त्रानां यञ्चतः रागद्वेषमोक्तिभ्यः। सं श्रीचं कुर्वनेवं चित्तमुत्पाद्यति । सर्वसत्नानां सर्वस्त्रानां सर्वस्त्राल्ययेयं । सं क्रस्ती प्रसाल्यसेवं चित्तमुत्पाद्यति । सर्वसत्नानां सर्वस्त्रानां सर्वस्त्रानां सर्वस्त्रानां सर्वस्त्रानां सर्वस्त्रानां सर्वस्त्रानां सर्वस्तानां सर्वस्त्रानां सर्वस्त्रान्यस्त्रान्ति । सर्वस्त्रान्यस्त्रान्यस्त्रान्यस्त्रान्यस्त

<sup>1)</sup> Cf. Minaev, Recherches p. 108. With the foregoing line cf. 350. n. 1.

<sup>2)</sup> Cf. 3. 1 supra.

<sup>3)</sup> For pidadhat; cf. pidhitvā (Mhv.) and pithita (ibid. & Lal.-v.).

<sup>4)</sup> Sic MS. °tvānām °kriyā bhavatu?

वातनामपनपेपं । स पादी प्रतालिपनेवं चित्तमुत्पाद्पति सर्वस्रवानामनेकप्रकाराणि क्रिश्चर्वां । मुखं प्रतालपनेवं चित्तमुत्पाद्पति । सर्वस्रवानां सर्वधर्ममुखानि पिर्शिधपेपं । स दत्तकाष्ठं भत्तपनेवं चित्तमुत्पाद्पति । सर्वस्रवानां नानाविधान् क्रिशम् लानपनपेपं । सर्वां काषावस्थां सर्वस्रविह्तिसुखाप पिरणामपति । तथागतचैत्यं वन्द्मान एवं चित्तमुत्पाद्पति । सर्वस्रा वन्दनीया भवसु सद्वकस्य लोकस्येति ॥

ग्रयवा यद्यार्यप्रतापार्गितायां । पुनर्पर् शारिपुत्र व्याउकातार्मध्यगतेन बोधित-वेन मक्तासवेन नीत्रसितव्यं न संत्रसितव्यम् न संत्रासमापत्तव्यम्। तत्वसमाह्नेतीः। तथा कि तेन सर्वे परित्यक्तं सर्वसवानामर्थाय । तेनैवं चित्तमुत्पार्यितव्यम् । सचेन्मां व्याडा भत्तपेयुस्तेभ्य एव तद्दानं दत्तं भवतु । मम च दानपार्गमतापरिपूरिर्भविष्यति । म्यम्यासना च गविष्यति । तथा च कारिष्यामि यथा मे उनुत्तर्। सम्यकसंबो [1586] धिमभि- 10 सम्बुद्धस्य सतस्तत्र बुद्धतेत्रे तिर्यग्योनिगताः सत्राः सर्वेषा सर्वे न भविष्यति न प्रज्ञा-स्यत्ते ॥ चीर्कात्तारमध्यमतेन गारिपुत्र बोधिमत्तेन मक्तामत्नेन नौस्नमितव्यं न मंत्रसि-तन्यं न संत्रासमापत्तन्यं । तत्कस्माहितोः । सर्वस्वपरित्यागकुशला व्हि ते बोधिसला मक्रासत्वा उत्सृष्टकायेनापि च वोधिसत्तेन भवितव्यं परित्यक्तपरिष्कारोपकरणेन च'। तेनैवं चित्तमृत्पाद्यितव्यं ' ते चेन्मे सत्नाः परिष्कारोपकर्णानि क्र्ति तेभ्य एवैतदानं 15 द्तं भवत् । सचेन्मां केचिङ्जीविताद्यपरीपयेषुः तत्र मधा न देषो न क्रोध उत्पाद्यितव्यः। तेषामि मया न कायेन न बचता न मनता अपराद्यव्यं । एवं च मे तहिमन्तमये दानपार-मिता च शीलपार्मिता च तातिपार्मिता च परिपूरि गमिष्यति । श्रनुत्तरा च मे सम्य-क्संबोधिर्भ्यामना भविष्यति । तथा च करिष्यामि तथा प्रतिपत्स्ये पथा मे उन्तर्गं स-म्यक्संबोधिमभिसंबुद्धस्य सतस्तत्र बुदतेत्रे । एते चान्ये च दोषाः सर्वेण सर्वे सर्वया सर्वे न 20 भविष्यत्ति न प्रज्ञास्यते ॥ पानीयकातार्मध्यगतेन शारिपुत्र बोधिसबे[159a]न मन्तास-

<sup>1)</sup> prakhyālo here MS.; below prakhālo.

<sup>2) &#</sup>x27;wholly'; v. Indices to Divy. and Mhv. '

ह्मेन नोस्रसितव्यं न संत्रसितव्यं न संत्रासमायत्तव्यं । तत्करमाह्नेतोः । ग्रसंत्रस्तधर्माणो कि बोधिमता मक्सिता भवति। एवं चानेन चित्तमुत्पार्यितव्यं। सर्वसत्वानां मपा सर्वत-ब्राच्हेदाय शितितव्यं। न बोधिसत्नेन मकासत्नेन संत्रासमापत्तव्यं। सचेदकं तब्याया कालं करिष्यामि । अपि त् खल् पुनः सलानामितके मक्तकरणाचितम्तपादिषयामि । .६ मही वताल्पपुष्या मनी सला पर्तेषां लोके एवद्रपाणि पानीयकाताराणि प्रज्ञापते। तथा प्नर्कं करिष्यामि तथा प्रतिपत्स्ये यथा मे अनुत्तरां सम्यक्सवोधिमभिसंबुद्धस्य सत-स्तत्र बढतेत्रे सर्वेण सर्वे सर्वया सर्वे पानीपकालागाणि न प्रज्ञास्यले। तथा च सर्वस-लान् पुर्यैः संयोजिषिष्यामि यथाष्टाङ्गोपेतपानीयलाभिनो भविष्यति । तथा दृढं वीर्षमार्-टस्ये सर्वसत्वानां कृतशो यथा वीर्यपार्मिता तस्मिन्समये परिपृत्रिं गमिष्यिति ॥ पुनर्पार् 10 शारिपुत्र बुभुनाकात्तार्मध्यमतेन वीधिसबेन मङ्गासबेन नील्रसितव्यं न संत्रसितव्यं न संत्राप्तमापताच्यं । एवं चानेन संनाकः संनद्धन्यः । तथा द७ वीर्यमार्टस्ये तथा च स्वं ब्[159b] इतेत्रं परिशोधिषण्यामि यथा मे अनुतरा सम्यक्संबोधिमिभसंबुहस्य सतस्तत्र वृद्धतेत्रे सर्वेण सर्व सर्वया सर्व एवंद्रपाणि वुभुताकासाराणि न भविष्यसि न प्रज्ञा-स्यते । सुखिता एव ते सला भविष्यति सुखसमङ्गिनः । सर्वसुखसमर्पितास्तया च कारि-15 ब्यामि पद्या तेषां सत्वानां यो य एवाभिप्रायो भविष्यति यखर्देवाऋष्ट्रिक्यंति मनसा तत्त-दे[व प्रा]हर्भविष्यति । तस्रवापि नाम देवानां त्रापित्रंशानां मनता सर्वं प्राहर्भवति मन-सा सर्वमुत्पंखते। तथा दढं वीर्यमार्टस्ये यथा तेषां सत्वानां धार्मिका ग्रिमप्रायाः परि-पूरि गिमष्यति । स्रवेकल्यं च जीवितपरिष्कीरः सर्वसवानां भविष्यति सर्वेपां सर्वतः सर्वरेति॥

20 र्वमपं प्रितायस्याम् सत्यार्थः पुरायवृद्धिकृतुः । विस्तर्तस्तार्पगोचर्पर्गृद्धसूत्रे द्रष्टव्यः॥

किं च

व ' धर्मदानं निरामिषं [۱] पुरायवृद्धिनिमित्तं भवति ॥

<sup>1...1)</sup> The underlined words form together the first line of Kārikā 26 (see the Introduction). For the second line see below [f. 162 a].

गद्योत्तागार्षाध्याज्ञयसंचोद्दनसूत्रे । विंजतिरिमे भैत्रेयानुजंसा निर्मामपद्दाने । यो लाभ-सत्कार्गप्रतिकाद्वन् धर्मद्दानं दद्दामि । कतमे विंजतिः । यद्वत । स्मृतिमां अवित गतिगां अवित बुद्धिमां अवित गतिगां अवित धृतिनां अभवित प्रसावां अभवित । [160a] लोकोत्तरां च प्रसागनुविध्यति । ग्रत्थरागो भवित । ग्रत्थद्वेषो उत्त्यमोत् । गा-रश्चास्यावतारं न लगते । बुद्धिग्रविद्धः सग्त्रीद्धियते । ग्रगनुष्याश्चिनं रस्तति । देवाश्चा- ६ स्यीतः काये प्रतिपत्ति । ग्रामित्राशास्यावतारं न लगते । मित्राणि चास्याभेषानि भव-ति । ग्रादेववचनश भवित । वैज्ञार्ग्यां प्रतिलगते । सीमनस्यवद्धास्य भवित विद्यतप्र-शस्तश्च । ग्रनुस्मरणीयं चास्य तद्धर्भदानं भवित । इमे मैत्रेय विंशतिर्मुजंसा इति ॥

यार्यप्रज्ञापार्गितायां ताल् । सचैत्रेनानन्द म्रावक्षयानिकानां पुद्रलानां म्रावक्षभूमी धर्म देशियः । तस्यां च धर्मदेशनायां ये त्रिसाक्ष्मनक्षासाल् ले लोकधाती सत्रास्ते सर्वे उर्कृतं 10 सातात्कुर्युस्तर्यापि त्रया गे म्रावकेणा म्रावक्षकृत्यं न कृतं स्यात् । सचैत्युनः त्रनानन्द् वोधिसत्यस्य नक्षासत्यस्यकर्गिष प्रज्ञापार्गिताप्रतिसंयुक्तं पदं देशिः प्रकाशियेर्वनकं त्रया म्रावकेणाराधितः स्या । तथा च पूर्विकया धर्मदेशनया ये त्रिसाक्ष्ममक्षासाक्ष्मे लोकधाती सत्यास्ते सर्वे उर्कृतं प्राप्नुयुस्तेषां चार्क्तां यद्दानमयं पुष्यिक्षयावस्तु शीलगाधाती सत्यास्ते सर्वे उर्कृतं प्राप्नुयुस्तेषां चार्क्तां यद्दानमयं पुष्यिक्षयावस्तु शीलगाधाती सत्यास्तु भावनामयं पुष्यिक्षयावस्तु । तित्वं मन्यसे म्रानन्दापि तु स 15 वद्घ पुष्यस्कन्धः । म्रावः । वद्घ भगवन् वद्घ सुगत । भगवानाक् । म्रतः स म्रानन्द म्रावक्षयानिकपुद्रलो बद्धतरे पुष्यस्कन्धं प्रसर्वति यो वोधिसत्वानां मक्षास्त्रानां प्रज्ञापार्गिताप्रतिसंयुक्तं धर्म देशयित । म्रतो उप्यानन्द बद्धतरे पुष्यस्कन्धं प्रसर्वति यो वोधिसन्ति तो स्वति यो वोधिसन्ति । मक्षासत्ते उपस्य वोधिसत्वस्य प्रज्ञापार्गिताप्रतिसंयुक्तं धर्म देशयित । म्रत्राप् एका

<sup>1)</sup> 현작·정·중국·기자(지크자자(비국 (213. b 3) i. c. 'fully penetrates'.

<sup>2) &#</sup>x27;is regarded, remembered'; cf. Mhv. Ind.

<sup>8)</sup> Sic MS. Tib. (213. b. 5). ক্রীশ্র্বিশ্মেন্স্মিট্র which may imply vaiçã-radaç ca or advāc ca.

<sup>4)</sup> तिुम (१) MS.

दिवसमिष । तिष्ठलानन्द एकदिवसः । म्रत्रशः प्राम्भेत्तमिष । तिष्ठलानन्द प्राम्भत्तं । म्रत्रश एकतालिकामिष । यावद्त्तश एकताणसीनिपातमिष । पेपालं ॥ इदमानन्द तस्य बोधिसलस्य मक्तासलस्य धर्मदानं सर्वभावकपानिकानामिष सर्वप्रत्येकवृद्धयानिकानां च पुडलानां कुशलमूलमभिभवति । एवं कुशलमूलसमन्वामतो बोधिसलो मकासलः एवं कुशलमूलं समन्वाक् श्वस्थानमानन्दानवकाशो यत्स बोधिसलो मकासलो विवर्तेतानुतान्ताः । सम्यक्संबोधेः । नैततस्थानं वियत इति ॥

वत्रं धर्मदानं दातव्यं। पद्यार्थसद्धर्मपुष्उद्दिने ६ भिहितं । विलयमा[161 ब]नु पिष्उतः प्रविश्य लयनं तद्य घरृषिद्या। विपश्य धर्म इमि सर्व योनिशो उत्याप देशेत ग्रलीनिचत्तः ॥ सुद्धस्वितो भोति सद् विचल्त्यो सुद्धं निष्णास्तव धर्म भारते। उद्यारप्रसप्त करित्व ग्रासनं चीते मनोत्ते पृथिवीप्रदेशे ॥ चीतं च सो चीवर् प्रावरित्वां मुरल्तरङ्गं च प्रसन्हरः। श्रासेवकं कृष्ण तथा दित्वा मक्ष्प्रमाणं च निवासिवता॥

<sup>1)</sup> 전 (214. a. 6) 'forenoon' i. e. the time before the meal (pūrvāhņabho-jana), a usage new to Sanskrit. For the use of antaçah (= jusqu'à); cf. Divy. Ind.

<sup>2)</sup> From Ch. XIII. Kern tr. pp. 267-270. stanzas 24, 26-29. 32-35. The following MSS. have also been collated: at Cambridge Add. 1684 fol. 91 a 2 sqq. (C); 1683, f. 88. a. 2-(D); 2197 f. 79. a. 1 (E). All these MSS. are dated equiv. to XIth cent. A. D. In London I used the MS. called above (47. n. 5) W.

<sup>3)</sup> Scan lenam. I do not understand the metre of Kern's correction pratilayanam. The MSS. and the Tib. [ASTATION] ('entering his house') support our text. The Tib. rendering of ghatto seems to me also preferable: 'closing the door' (cf. Divy. 29 7, 12).

<sup>4)</sup> vipaçyi Kern. I follow the MSS. & take it with the Tib. as a verbal form.

<sup>5)</sup> So AD (with Tib. ) for bhasayate; EW have the easier bhashate.

<sup>6)</sup> A. here inserts the pada mahāpramānam cao repeating it below.

<sup>7)</sup> New to Skt., though sevaka 'sack' occurs in Lexx.; rendered in Tib. (214.b.5) ইনে সূত্ৰই 'a dust-cloak'.

<sup>8)</sup> मुत्राय्यवराकें केंद्र' 'a full cassock'.

10

सपार्पोठे हिम निप्य म्रासने विचित्र हुँ प्योक्ति सुसंस्तृतिहिमन् ।
सुधौतपार्श्व उपार्क्ति हिमा हिना छोन प्रार्थिण मुखेन चापि ॥
धर्मासने तत्र निपोद्पानः एकाप्र सत्येषु समे विपश्यन् ।
उपसंस्रे चित्रक्वा वद्ध्य भिलूनग्रो भितुष्णिकास्तर्थन ॥
किलासिताशापि विवर्ज्ञपात न चापि उत्पाद्पि वेद्संता ।
स्रितं च सर्वा विज्ञक्ति पण्डितः मैत्रोवलं पर्पाद् भावयेष ॥
भीपेच्च रात्रिद्वमप्रधर्मान् दष्टालकोटिनियुनैः स पण्डितः ।
संक्रियेतां च तथैव तोषयेत् न चापि किचित्रत्र जातु प्रार्थित् ॥
खार्यं च भोज्यं च तथा अत्रपानं वद्धाणि ज्ञायासनचीत्रराणि ।
गिलानभैपन्य न चित्रपेतिः न विद्विष् (1611)ह्यपंदि किचिद्वन्यत ॥

<sup>1)</sup> pīthastha C.

<sup>2)</sup> asanoparı vastram marg. Cf. 76. 12.

<sup>3)</sup> So DE with Tib; ostrte'smin A; oskite'smin CW.

<sup>4)</sup> So A. The equiv. passage in the Tib is unfortunately illegible. I preserve the reading, however as it may be at least an ancient variant, seeing that D had samāsameshu which has been altered to samāgateshu, the reading of the other MSS.

<sup>5)</sup> tham bahangca A, tham D.

<sup>6..6)</sup> Kern renders as these as if accusatives after a verb of addressing D has olshuna co (= olshunam ca u) bhilishunikanı cana (C. on yana co, E oniyani) a reading which suggests that tales of recluses are meant

<sup>7)</sup> The Tib, here adds the stanza numbered 30 in Kern.

<sup>8)</sup> Kern's 'is indefatigable' is founded on C's reading *lilāmita na ca viv*. The reading of the text is that of A, otam pr vio D, tam cāpi EW; compare Kamma-v. p. 4. The Tib. version may rest on a reading vilāsinae cāpi vivarjayitā.

<sup>9)</sup> So CDEW with Tib, visahcta A.

<sup>10)</sup> CDE are corrupt and unmetrical.

<sup>11)</sup> bhāreya D, bhāre ca W., and Tib সুঁন

<sup>12)</sup> So W with Tib., oci ta jātu pro C, ocit tu sa anta D; cin na tu jānu E, ocit tanujām sa A.

<sup>13)</sup> ovaram vā C. D.

<sup>14)</sup> Oyeta C D

<sup>15) °</sup>jñāpayāye parishāya kiñcit C. D.

अन्यत्र चित्रेय सदा विचत्रणाः भवेय बुद्धो उक्मिमे च सता। एतच्चे में सर्वसुखोपधानं यं धर्म श्राविमि क्ताय लोके॥ म्रजैवाक् ॥ न च कस्यचिद्तशो धर्मप्रेम्णाऽप्यधिकतर्मन्यकं करोति ॥ म्रार्यचन्द्रप्रदीपसूत्रे ऽट्याक्। म्रध्येषयेपूर्विद् तां ते धर्मदानस्य कार्णात्। 5 प्रधमं वाच भाषेया नाक् वैतृल्यशिद्धितः॥ एवं वं वाच भाषेया युप्मे वा विज्ञपिएउताः। नयं महात्मनां शकां पुरतो भाषितुं मया ॥ सक्तीयां न जल्पेत त्लिपिला तु भाजने। र्षीद् भाजनं विज्ञानीयाः मन्धीष्टो ऽपि देशयेः ॥ 10 यदि डःशीलान् पश्येमि परिषापां बह्नन् स्थितान्। <sup>(8)</sup> संलेखं मा प्रभाषे ह्वं वर्षो दानस्य कीर्तयेः॥ भवेपूर्विद् चाल्पेच्छाः मुद्धाः शीले प्रतिष्ठिताः। मैत्रं चितं जनिवा वं कुर्याः संलेखिकीं कथाम्॥

<sup>1)</sup> evam mayā E (°mama CW); etan mama D.

<sup>2)</sup> yam sarvadho srāmi (sic) C; saddho srāvemi DW. and Kern.

<sup>3)</sup> Kern tr. 272. 1. 2; W 113 2 3; okasyad antao A.

<sup>4)</sup> Cf. the Vetulyaka sect (Index to Kathav.-atth. JPTS. 89 p. 222). The Tib. \_ 고기 - 기계 기계 기계 기계 (215. a. 5) 'taught by those greatly increased(?)' (215. a. 5) seems to suggest the reading vaipulya.

<sup>5)</sup> Scanned as a monosyllable (cf. Apabhr. Pkt  $j\tilde{e}$ ) in this line, and above 1. . . .

<sup>6)</sup> Hitherto quoted from  $P\overline{a}$  p. only.

<sup>7)</sup> parshāyām MS.

<sup>8) &#</sup>x27;strenge Enthaltsamkeit' B2 from M. Vyutp. without exact ref.; and so Tib. U'35'735 'reduction of necessaries of life'. Render: 'Preach not thou abstinence'.

पर्नेता यदि पापेच्हाः शीलवत्ती ४त्र विस्तराः । लब्धपत्तस्तद्य भूवा वर्णे शीलस्य कीर्तपेः १ इति ॥

उत्तं चार्यसागर्मितसूत्रे । तत्ववा । समे । समवति । शमितशत्रु । सङ्कुरे । महुरे । मार्गिते । सराउ । सेव्यूरे । स्रोधिवति । स्रोह्मेकयि । विशठिनर्मले । मलापनये । स्रोम्से । सर्गियसे । [162] यसने । कृमुखी । परास्तुखी । स्रामुखी । शिमितीनि सर्वयक्ष्वन्ध- 5 नानि । निगृक्तिताः सर्त्रपरप्रवादिनः । विमुक्ता मार्पाणाः । स्थापिता वुद्धमुद्धाः समुद्धाति-ताः सर्वमाराः । स्र्वालितपर्परिष्णुद्धाः विगच्छ्तिः सर्वमार्यमीणि ॥ इमानि सागर्मते मस्परानि धर्मभाणिने मुप्रवृत्तानि कृत्वा धर्मामैनकेन सुप्रवृत्तानि कृत्वा धर्मासनिपणेन सर्वी पर्यरं वोध्याकाराभिनिकृतिषा गैन्या स्परित्वा । स्रात्मिन वैत्यसंत्तामुत्याय धर्मे भैष- व्यसंतां धर्मस्रविणाके सानुरस्तां तथागते सत्युक्तपत्तां धर्मनेन्यां चिर्ह्यितिकसंत्तामुत्पाः । योगानि मस्त्रपद्दान्यामुखोकृत्य धर्मसंग्रवा करणोपा । तस्य समन्ताको जन्मते न मारो न मार्गायिका वा देवता उपसंक्रमिक्यत्ति विवेतुःकरणे । ये अप्येनमुपसंक्रमिक्यत्ति ते अप्यस्य न शक्यत्वसरायं वार्तिति ॥

म्रज्ञेबारः । धर्मभाणकेन चौतेण मुचितमुद्दाचारेण मुख्नातेन मुचितिवासितेन भवित-व्यिनिति ॥

एवं धर्मद्रानं ॥

<sup>1)</sup> came camavo Tib. I quote the chief variants from the Tib., which as usual in mantras translaterates, instead of translating.

<sup>2)</sup> karoti Tib.

<sup>3)</sup> omvati ukohāyo Tib.

<sup>4)</sup> samıtāni MS.

<sup>5)</sup> bahu MS

<sup>6)</sup> A new form; 'occupant of pulpit.

<sup>7)</sup> Cf. Mhv. III. 416. 1, where Senart gives no rendering 'Das Abgeneigtmachen' B<sup>2</sup>; but Tib.  $\square \widetilde{\mathfrak{A}} \square \widetilde{\mathfrak{A}} \square \widetilde{\mathfrak{A}} \square$  'vexation, insult'. Morris JPTS '89. 208 renders vicakhhu in Samy. vol. I. pp. 112-3 'perplexed'.

वोधिचितं च पुण्यस्य वृद्धिक्तुः समासतः॥ यथोक्तमार्थर् लकारण्डकसूत्रे।

तखवापि नाग गञ्जुम्रोनीनागन्धवृत्ताम्य चतुर्धातुमंगृकीता विवर्धते । एवमेव मञ्जु-म्बीनीनामंगारीपचितं वीधिमतस्य बुशलगूलं । वीधिचित्तमंगृकीतं सर्वज्ञतापरिणामितं 5 विवर्धत । इति ॥

ष्यादिवा ग्रादिवा[162b]र्मिकाणां सक्सा वोधिसविश्वता स्मर्णार्थमुपदिर्शाता। विस्तरतस्तु बुढविषय एव ॥ ग्रत्र चास्या यथोक्तापाः शिक्तापाः ।

ि । सम्यक्ष्रहाणानामप्रमादाविषीतनात्। स्मृत्याय संप्रतन्येन योनिर्णाद्यत्तेन च ॥

10 तत्रानुत्पन्नानां पापकानामकुशलानां धर्नाणामनुत्पाद्यिव इन्दं बनपति व्यापच्छिति वीर्यमार्गते चित्तं प्रमृह्णाति सम्यकप्रिणार्धातीत्यनेन रत्ता ॥

उत्पन्नानां च प्रक्षाणाय क्न्दं जनपतीत्यनेन शुद्धिः । श्रनुत्पन्नानां कुशलानां धर्माणा-मुत्पादाय क्न्दं जनपति । यात्र इत्पन्नानां च स्थितपे भूषोभावाय क्न्द्ं जनपतीत्यादि । स्रनेन , वृद्धिः । एतानि च नित्यनप्रमादाधिष्ठितानि कार्याणि सर्वकुशलमूलानां तन्मूलवात् ॥

15 पद्योक्तमार्पचन्द्रप्रदीपसूत्रे।

यावत धर्माः बुशालाः प्रकारितताः शोलश्रुतं त्यागु तथैव तात्तिः। सर्वेषु मूलं स्वापमप्रमादो निधानलम्भः सुगतेन देशित । इति॥

को श्यमप्रमादो नाम। इष्टविघातातिष्टागमणङ्कापूर्वकं प्रतिकार्तात्पर्य। तस्त्रधा ती-त्रजोपप्रसाद्त्य राज्ञे। भेषज्यतैलपर्पूर्णभाजनं गृक्तिला पिच्छ्ल[168 ब]सँक्रमेण भृत्यस्य 20 मच्छतः॥

<sup>1)</sup> Kārikā 26 b. For 26 a see above 350. 21.

<sup>2)</sup> This is the 27<sup>th</sup> and last of the Kūrikūs forming the framework of the book. See the Introduction.

<sup>3)</sup> The simile is clumsily expressed, but the illustration is apparently drawn from the king's feelings on drinking a whole bowl of castor oil through servant's pramāda in stepping on something slippery, or, as the Tib. says, by a slip of the table: \[ \frac{1}{2} \frac{

उक्तं क्वार्यत्वागतगुक्तम् ने । तत्र कतमो अप्रमादो । यदिन्द्रियसंवर्ः। स चतुषा द्वयान्ति । यद्वा न निमित्तप्राक्ते भवति । नानुव्यञ्चनप्राक्ते । एवं यावन्मनसा धर्मान्विज्ञाय न निमित्तप्राक्ते । भवति । नानुव्यञ्चनप्राक्ते । सर्वधर्मेष्वास्वादं चादीनवं च निःशर्षां च यथा-भूतं प्रज्ञानाति । भ्रवमुच्यते अप्रमादः ॥ पुनर्पर्मप्रमादो यत्स्वचित्तस्य दमनं परचित्तस्याद्ता क्रिशरतेर्पेरिकर्मणा धर्मरतेर्गुवर्तनं यावद्यमुच्यते अप्रमादः । यस्य गुक्तकाधि । धर्ते श्रद्धा चाप्रमाद् तस्यानुक्तोमिक्तेन वीर्पेण कार्य । येन तानप्रमादकार्णान् श्रद्धाकार्णां धर्मान्तमुद्दानयति । यस्य गुक्तकाधिपते श्रद्धा चाप्रमाद् वीर्यं च तेन स्मृतिसंप्रजन्ये सर्वान्त्रोधिपतान् धर्मान्न विप्रणाशयति । यस्य गुक्तकाधिपते श्रद्धा चाप्रमाद् वीर्यं च तेन योनिशः प्रयोगे योगः वर्णायः । येन स्मृतिसंप्रजन्येन सर्वान्त्रोधिपतान् धर्मान्न विप्रणाशयति । यस्य गुक्तकाधिपते श्रद्धा चाप्रमाद् वीर्यं च स्मृतिमंप्रजन्यं च तेन योनिशः प्रयोगे योगः वर्णायः । योनिशः प्रयुक्तो क्ति गुक्तकाधिपते वोधिसत्रो यद्स्ति तद्स्तीति प्रज्ञाना । वित्र प्रवानिशः प्रयुक्तो क्ति गुक्तकाधिपते वोधिसत्रो यद्स्ति तद्स्तीति प्रज्ञाना । वित्र प्रवानित त्रवास्तीति प्रज्ञानाति । यावद्स्ति संवृत्या चत्रित्यादि ॥

तवात्रैवाह् ।

सदा ४प्रमादो क्यम्तरिय मूलं सत्वार्धपु[168७]त्तस्य च वोधिचितं । ययोनिणश्चैव विवेजीचित्तमपरियक्ः सर्वसुखस्य मूलमिति ॥

म्राह्य च ।

15

परात्मसनताभ्यासाद्वीधिचित्तं दृढीभवेत्। स्रापेतिकं परात्मतं पारावार् प्रवाम्पा॥

<sup>1)</sup> i. c. °cittasya ārakshā 최저지'은'-정'적

<sup>2) &#</sup>x27;not ministering to the love of . .' Tib. paraphrases merely by 집미디

<sup>3)</sup> Cf. 257. 7 and Bodhic. X. 2 with comm. ad loc.

<sup>4)</sup> Cf. Mhv. I. 297. 12 et al.

<sup>5)</sup> Tib. (217. a. 2) \( \sqrt{2}\sqrt{3}\) (technical sense not registered by Jaschke). A preliminary of the first \( \frac{dhyana}{a}, \) common to all Buddhist teaching. See Mhv. I. 228.4 (and Senart ad loc) and Digha-n I p. 73 fin, where Rh. Davids renders 'detachment' or 'separation' (tr. p. 84 and note 2).

तत्र्वेलं न स्वतः पारं किमपेस्यास्त्रपारता। म्रात्मवं न स्वतः सिद्धं किमपेस्य परी भवेत ॥ तेंहुष्खेन न में वाधेत्यतो पदि न रत्ति। नागामिकायडुष्वात्ते वाधा तत्क्षेन र्व्वसि ॥ म्रक्मेच तरा अपीति मिध्येपं परिकलपना। Б म्रन्य एव मृतो परमादन्यस्तत्र प्रवापते ॥ मन्पश्चेकायते तत्र कि पुण्येन प्रयोजन । युनः कि वृहकायस्य स्वाय धनसंचयैः॥ मते गर्भगते तावदन्यो वालः प्रनापते । मृते बाल्ये कुमार् वं तनाशापामतो पुत्रा ॥ 10 तनाशाचागतो वृद्धः । एकः कापः कवं मतः । एवं प्रतित्तर्षां चान्यः कायः केशनेखादिवत् ॥ ग्रव बाल्यापरित्यागाहालो पाति कुमारतां। कायस्वभावी वक्तव्यो यो अवस्थार व्हितः स्थितः। कापश्चेत्प्रतिमाकारः पे सीभहमस् नाहित सः॥ 15 सूहमभावेन चेत्रत्र स्थीत्यं त्यह्मा व्यवस्थितः। चनिर्देश्यः स्वतः प्राप्तः । काष इत्युच्यते न सः॥ तत्र चित्तेव मे नास्ति दश्यकापस्त् नाधवान्। म्बनस्याभिद्य संबन्धः संब्तया चैव दश्यते ॥

<sup>1) °</sup>kuçalam MS.; but Tib. র্নিস্প'র্নু.

<sup>2)</sup> These stanzas occur with variants at Bodhic. VIII. 97-8 (V.-P.).

<sup>8)</sup> lūna punar jāta marg.

<sup>4)</sup> usually peçē; a stage of embryonic development. The marg. has: ādau kalalāt pesē [cf. Wassiljev, Buddh. 260 (236)] ante dāhād bhasma. Cf. Bcp. ad IX. 85.

<sup>5)</sup> kalpitabhedenāvara samvītyā marg.

म्राग[161a]माच तर्हितवं प्तर्यागमिनिवाहितम्। न गुंगाव्यतिरे केणा प्रधान विग्वते यतः॥ न च त्रीषा प्रधानानि तथा सत्ती गुणा ग्रपि। प्रत्येकं त्र्यात्मकास्ते ४पि घेषं ने कंविधं बगत्॥ चचेतनं च वस्त्रादि तत्त्र खोग्गात्मकं कथन्। 5 सुंबोर्ट्न पट्टोत्पत्तिः पट्टोर्ट्स्त् सुखादयः। पट्टादीनामक्त्त्वाद्भावस्तत्म् क्तः॥ तस्माद्यगनय्ति। यामनितयं सर्वसंस्कृतं। तहेत्पलसंबन्धः प्रत्यस्वान साध्यते ॥ स्वसंताने च दृष्टी असी नित्येषु च कार्य पया। 10 पर्गणुस्त् नैकोशिस्त दिग्भेदीन्पपत्तितः॥ टीयतेलं तवं याति तीवमानं न सहयते। एवं भावा न लह्यते सीयनानाः प्रतिसर्ण ॥ संतानः सन्दावद्य पङ्किसेनादिवन्म्या । तत्राभ्यासाद्क्ंकार्ः पर्सिमन्त्रिं न जायते ॥ 15

<sup>1)</sup> Cf Bodhic.t (IX) 247. 16

<sup>2)</sup> buddha maig

<sup>3)</sup> satrādi ibid.

<sup>1)</sup> atma ibid.

<sup>5)</sup> ekatvāt ibid.

<sup>6)</sup> samanyarastratirikta I satradayak ib.

<sup>7)</sup> trigunīmayam jagad ib.

<sup>8)</sup> pradhānam ih.

<sup>9)</sup> satvarajastamasām sukkadukkhopekskālakskanatvāt marg.

<sup>10)</sup> Cf Bodhic IX. 180.

<sup>11)</sup> tadutpattir iti cet marg.

<sup>12)</sup> Cf. Bodhic IX. 10 and comm.: yadı na paramārthatalı satvo 'sti, katham ā samsāram satvasamtānalı pravartate?

<sup>13)</sup> Ibid. IX 87.

<sup>14)</sup> samtānabhāva marg. The gloss preceding this refers to the next line (parasmin kimo) pare 'stīti nāyuktam kintu tvasmin na yuktam cet.

б

10

तस्मादेवं जगत् श्रेपं पद्यापत्नीसंचयः ।

ग्रप्राप्तमेव तहुण्वं प्रतिकार्षं परात्मनोः ॥

ग्रपुक्तमिष चेदेतत्स्वात्मन्यस्तीतर्त्र न ।

यद्युक्तं निवर्त्यं तत् स्वमन्यद्वा पद्यावलं ॥

वृषया वक्र डण्वं चेत्वास्माद्वत्यायते वलात् ।

जगदुण्वं निद्वत्येदं कृपादुण्वं वर्वे वक्र ॥

एवं भावितसंतानीः पर्डण्वसमिप्रधीः ।

ग्रवीचीनवगारुत्ते रहेसाः पद्मवनं यद्या ॥

सत्तेषु मुच्यमनेषु ये ते प्रामीखन्नागराः ।

तेर्वं परार्वं कृत्वापि न नदों न च विस्मयः ।

न विपान्नपत्नाकाङ्गा पर्विकात्तत्वणाया ॥

द्रगदिक्तत्वसंपत्तिरात्मी(161)। प्राह्मिय न संग्रीयः ।

नास्त्येर्ध्यावेनाशो अपि पर्तीष्वे स्वसंश्वा ॥

<sup>1) &#</sup>x27;a collection of spheres of sense'. A collection of spheres of sense'. A collection of spheres of sense'.

<sup>2) =</sup> Bodh. VIII. 101 Marginal note, apparently referring to this line: ced aute param.

<sup>3) \$\</sup>overline{\sigma}\$ 'character'. Here used in similar sense (fixed bent of mind') to the meaning voted at 23. n. 4 (cf. Add. notes). These stanzas recur (with variants) at Bodh. VIII. 107-9, where the comm. has: evam paraimasamataya | bhūvo anabhogaprarritacittasantatayah.

<sup>4)</sup> āgayenaira duhkhapriyāh marg. The comm. (communicated by Prof. Poussin) continues: paraduhkhena samam tulyam priyam sukhahetur yeshām te tathā. Thus to the Bodhisat even a descent to Avīcī (cf. Kāraṇḍav. Ch. II.) is indifferent.

<sup>5)</sup> বিশ্বিক বিশ্বিক বিশ্বিক (218. a. 3). 'Is there not satisfaction from this alone?' So that tair eva is taken as equiv. to teshām mokshād eva. paryāptam is confirmed by Bcp.

<sup>6)</sup> daçadikshu yā satvānām samrddhih sā 'sya. Both text and gloss are somewhat obscure, but the meaning, as the Tib. shows, is: 'the happiness of all the world [must be considered as] one's own. Of this there is no doubt'.

<sup>7)</sup> So the MS. against metre and sandhi. Should we read with hiatus, osti irshyo?

Б

10

15

परेषामात्मनो वापि सामान्या पापदेशना । पुणयानुमोद्ना चैत्रं वृद्धाध्येषणायाचनं ॥ परिणामनमप्येवं निर्विशेषं प्रवर्तते । पुण्यं प्रवर्तते तस्मादनशं सत्वधातुर्वते ॥ श्रयं स गार्गप्रवर्ः तेमानत्तसुखोत्सवः। बोधिसत्तमकासार्घ कलिलप्रीतिवर्धनः॥ पाल्यमानश्च सततं वज्रपात्रयातिवात्रिकैः । मार्ग्हिमकासंत्रासन्ननीर्व्हिकांकरैः॥ संबद्धाः तन्या बोधिचित्तर्धिः । वक्ते तेन नार्गेण स्तुपनानाः सुरादिभिः॥ तस्मादात्नवमारोप्य सर्वेषभ्यासयोगतः। परात्मद्धब्द्धशास्यर्थमात्मादीन्सर्वधोतस्त्रीत् ॥ तृष्णा परियक्ते यस्य तस्य डब्बं न शान्यति । परिणानविनाणिवात्स इव्खननको यतः॥ लोको इप्खामितमे च का रितः सुमुखे भवेत्। समलाद्द्यमानस्य नखादांक् अपि विं सुखम्॥ मात्मन्त्या। च सर्वेषां डुप्लाणां मूलम्तमं। तस्मानिक्निम तामेव सत्वेभ्यः स्वार्धम्त्स्तन् ॥

<sup>1)</sup> These are aparımana, Vajracch § 3.

<sup>2)</sup> ātıy° not in Lexx. ান্'র'ৼৄ৾ৼৢ৾৻য়৻৸'য়৻য়ৄ৾য়য়য় 'choice charms [of] Vaj-rapānı.

<sup>3)</sup> The Tib. renders this བདག་བོང་བདང་འོང 'having abandoned (my) own possessions'; but the meaning may be: 'even as I abandon it (viz, the thirst for 'soul') for myself, on my own account'.

तर्मह्ती ज्ञातेच्का जेतच्या सर्वपलतः। श्रात्मतत्वस्मृतिं कृता प्रतीत्योत्पार्चित्तवा ॥ यद्भयात्रीत्सृजाम्येतत्तर्वार्रतो भय । प्रतित्तर्षे कि पात्येत्र कापश्चितं च मे पतः॥ <sup>श</sup> विद् नि[165a]त्याप्यनित्येन निर्मला मलवाव्हिना । 5 वोधिः कायेन लभ्येत ननु लब्धा मयेत्र सा॥ एवमात्मानमुत्सृत्य सर्वसत्वार्यमाचरेत् । भैष्यत्रप्रतिमाकत्यो लोकधर्मेष्ठचित्रकः॥ सर्वसत्वार्धनित्रत्वे स्वप्नज्ञां विनियोजयेत्। युक्त्या संरह्य तु इट्यं सत्वेयु वोषयोजयेत्॥ 10 स्वजापे परकापे वा यहप्खं नेक् इप्खकृत्। सवानां भोगविद्यवात् लेखाः शोध्याः प्रयत्नतः । लोकोपजीव्यात्मतीर्योद्दुजङ्गकुषापा इत्र ॥ प्रायतेत्रनिद् श्रदं संपत्सस्यमकापालं । स्वडिभिन्नसंतमं नगतसंतर्पयिष्यति॥ 15 लाभसत्कार्कापादि त्यक्तं नन्तरे मया। कोपः कस्यार्यनचापि मृषा वा तन्मवोद्तिम् ॥ स्वार्बघेषु यदि हैपः कृपा कुत्र भविप्यति । निर्द्यस्यापि काः कोषः परार्थो यदि नश्यति ॥

<sup>1)</sup> jñātā i icchā irshņā.

<sup>2)</sup> The Tib. appears to have read sarrasatratah.

<sup>3)</sup> yadi natma maya bodhir labhah katham marg.

<sup>4)</sup> srasantānāt marg. 'from one's own character' which is thus compared to a holy place.

<sup>5)</sup> kim artham scasantānaçodhanam ity āha.

माक्रोणादितमाः सत्यमिनुकस्तुरिवादयः। स्वीम्यसनेन इन्यस्ता नीपभोग्या भवति ते॥ चित्तपति प्रतीकारं न च स्वामिक्तिच्छ्या। नावि मंचोइयत्येनं भोगार्वं नोपवाति च ॥ यनुस्पृत्योपस्पृत्येतानक्षेष्टीप्ता जिनात्मजाः । 5 नानाविषयधातूनां सार्वे न्द्रियमङ्गगद्दान् ॥ विज्ञप्य स्मार्गिवैतान् कृढानप्युपकारिणः [165b] । स्वभावात्यक्तमाधुर्याः मुखबलयेव द्वविद्यतान् ॥ धातवः पञ्च भूवारितेन्नोर्शनसख्मं शिताः । यात्रतस्ताः स्थितास्तात्रतसर्वेषामर्थकारिणः ॥ 10 सर्वद्रशितिनियां मत्रावादिनिवर्तने । एवनेतान कारीन्येप घातून पडिप निर्व्यवान् ॥ याबदाकाणनिष्टस्य निष्ठा लोकस्य संभवेत्। तावतस्यास्यागि लोकार्यं कुर्वन् ज्ञानपुरःसरः॥ चात्नाचार्योऽन्शियष्यादि सदात्नानं स्शिप्यवत्। 15 ग्रपृष्टा चात्मनात्मानं वलेनार्वितक्रियः॥

<sup>1)</sup> kastūril ādidānena parārtham ākroçādi kshamante nirdayāh marg.

<sup>2)</sup> MS. apparently: srānyās° durnnyaste; but Tib. ম্ন্ন্মির্ম্প্রেন্ 'unintelligently offered by their owner'.

<sup>3)</sup>  $^{\circ}y\bar{a}nti$  MS.; but the Tib. appears to take the verb as parallel to sameod $^{\circ}$ . The marg. prefixes to this clause the word yena ('because')

<sup>4)</sup> Like alrshtāpacya and alorohin sown on virgin soil hence, 'exuberant, enthusiastic'. The Tib. 라결팅지'리크리 (219. a. 3) can hardly be right. Something like 작'라플링'고리디 would seem to be required.

ă

10

15

क एव मन इष्वेन इष्वी स्यान्ने भगइयी। तद्येषानुशयज्ञो वा यद्यात्मगुरुरात्मनः॥ श्रविराग्यपलायी च कर्तणाविययोऽपि वा। नित्यसंनिव्हितञ्चापि शिष्य म्रात्नसमः कृतः॥ क्तेशोन्मतोश्य नोक्तन्धः प्रपातवङ्गले पिष्ट । स्खलन् पर् परे शोच्यः पर मात्ना च सर्वरा॥ स्खलितान्वेपणं तस्मात्समानव्यसमाजनात्। न युक्त युद्धते सत्र गुणान् दृष्ट्वा ४ दुतं महत् ॥ नैकेन शकानादात् नया दोयनकोट्घिः। कृत्यनन्यैर्नमैवात्र को अन्यर्थिय नेतर्णः ॥ पर्चोर्नर्ज्ञाणाननधीष्टोपकारिणां। वाका मुद्रा प्रतीच्छानि सर्वशिष्यो भवान्यक्॥ संप्रामो व्हि ममैकस्य बङ्गाभिः लोशशत्रुभिः। तत्रैकेन र्णासक्तमन्ये निव्व[1664]ति मां सुंखन्॥ तत्र यः पृष्ठतो भीति स्रावयेर्न्यतो ४पि वा। प्रहिष्टों वा प्रसनी वा समें प्राणप्रद्ः सुकृत्।।

<sup>1)</sup> ātmā guru y . . (two aksharas lost) premaņīyatrā[t] marg.

<sup>2)</sup> avirāgī ( ) ( indefatigable:

<sup>3)</sup> হ্ৰত্ৰ 'hunt out', 'convict' (?).

<sup>4)</sup> īkshaņa (adj. masc.) does not occur elsewhere uncompounded; but doshekshana is quoted from Sāhityad. mā for na can hardly be correct. The Tib. apparently read: ko 'nyo dosheshu moksaņah; an easy correction but not yielding very appropriate sense. The next stanza occurs with variants at Bodh. V. 74.

<sup>5)</sup> The Tib. ব্রামী ব্রামী বর্তির (219. b. 4) seems to imply a reading matsultham: 'destroy my happiness'. With samgrāma Poussin compares Bodh. VI. 19.

यालिसंक्।तनीलेन चीरभारणभारिणा । विचित्रम्रभिस्पीतपृष्पशिष्ठाकाशिर्या ॥ युगपत्सर्वादेग्बुह्रतेत्रसागरचारिया। विलाना प्रतिकार्वेण सर्वनारापकारिया ॥ नर्काप्रेतसंतापप्रशमीन्मृतावारिणा। Б संसारगङ्गालस्यभव्यसत्रार्वसारिया। ॥ जगनेत्रोच्छ्योत्पाद्वलालङ्कार्धार्णा। बिद्धपा वालवपुषा लोकविस्मयकारिगा।। गञ्जूष्यो संज्ञका यत्तित्पण्डीभूतं ज्ञमस्ति । सर्वेणीवात्मभावेन नगस्तस्मे पुनः पनः ॥ 10 धनेबाड् प्खमंतप्तप्रक्तारनमहाद्वारं। त्रेलोक्यतृणापातालप्रपूर्णामक्षम्बद्ग् ॥ जगदिष्टपालस्पीतदगदिखालपपादपं। प्रार्थितप्राप्तिसंदृष्ट्यमनेत्रोत्पलार्चितं ॥ विस्मपोद्गतरोमाचेत्रीं धिसल्यतीः। स्तुतम् । 15 मञ्जिषं ननस्यामि प्रणानिरुत्तरीत्तरैः॥ निःशेषद्वष्डवैद्याय सुखसस्त्रप्रहायिने । सर्वाकारोपतीच्याय मञ्जूषोषाय ते नमः॥ 11

This and the following seven stanzas of namaskāra are omitted in the Tib.
 Dark blue is one of the recognized colours of Maŭjuçri.

<sup>2)</sup> For neirotsava; cf. B & R s v. utsava.

होते ज्ञिनतत्त्वानां सर्ववाश्त्यहुतानां चिर्तिनुयनिबध्योयार्कितं वच्छुनं ने । भवतु सुक्तनतं देखिनां तेन यावत् सुगतप्रदमन्।अधातव्योमसीमाधिपत्यं॥ पुण्यवृद्धिः समाप्ता॥ १६॥

समाप्तद्यापं वीचिसवविनयो अनेकनूत्रात्तोद्तः शिनासनुबय इति॥

i) Metre: Malina

<sup>2)</sup> The Til. addis (defore the final word equir. to comāssis) August sura.

# Index I.

### Titles of works quoted

(Indications of subject are added for the longer and more important quotations).

Akshayamati-sūtra 11.8; 21.23; 33.13; 34 17; 117.13; 119.3 (on quietude of mind), 158.7. 167.1; 183.4 (on the state called muditā); 190.4 (80 forms of cruta); 212.12; 233.6; 236.1, 6 (on citta- and dharma-smṛtyupasthāna), 2714; 278.4 (Ao nirdeçe mahūyūna-sūtra: — on vigorous self-reliance in resolve), 285.7 (similar topic); 287.6; 291,8; 316.13 (on craddhendriya and four other indrivas).

Aŭgulimülika [sūtra] 133. n. c.

Adhyāçayasamcodana-sūtra 15.13; 97.10 (on samādāna), 104 0, 17—116.5 (avoidance of five ārāmas), 351.1 (on the nirāmisha dāna)

Anantamukhanirhära-dhärani 18. 15.

Anupürvasamudgata-pariyarta 313.1.

Apararajavavadaka-sutra 9. 12 (value of bodhicitta by itself).

Avalokanā-sūtra 89. 15; 297. 10 — 309. 11 (on the merit of adorning stūpas etc.). Avalokitegvaravimoksha 296. 2 (declaration of parmāmanā).

Ākāçagarbha-sūtra 10.14; 11.1; 59.10—66 s (locus classicus on sin and confession).

Äryasatyaka-parivarta (cf. KF. 210, Nº 13) 165.17.

Ugrapariprochā or Ugradattap<sup>o</sup> 11.2. 18.18 (on self-abnegation); 37 7; 78, 7, 14 (duty to a wife); 120. 3 (on smrti), 136 1 (on clothing), 144. 1, 5; 145.10; 146. 5; 147. 20; (Ugrad<sup>o</sup>) 180. 1, 14 (the preparation of the citta, indifference to lokadharmās); 192. 12; 193. 3; 196. 7; 198. 1 (life in the forest), 200 7; 267 12 (Tib. here implies Ugragrhapati-par<sup>o</sup>) 271. 2 (on dāna-çuddhi), 315. 14

Udayana-vatsaraja-pariprocha 80. 18 (description of fleshly passion).

Upāyaka uçalya-sūtra 1) 66. 9; 165. 5; 167.2-20 (on sins through evil influence); 168. 4.

Upāli-pariprechā 164.8 (on confession); 168. 15 (formulas for confession); 178.9 (superiority of Mahāyāna-system as to release from sin); 290. 3.

Karmāvaraņaviçuddhi-sūtra 90.6 (on hindrances to holiness); 172.10. Kāmāpavādaka-sūtra 76.16.

Kāçyapa-parivarta 52. n. 1.

Kshitigarbba-sūtra 13.7; 67.19 (on sin and penance); 88.1; 100.5; 176.4 (on abstention from pranātipāta and adattadāna).

Gaganagaūja-sūtra 33.11; 44.21 (on anartha-vivarjana); 50.1 and 51.14 (on Māra); 117.7 (on mental çūnyatā); 126.15; 270.9 (on purity in giving); 271.18 (on purity in conduct).

Gaudavyūha 2.3 (on kshaņa-sampad) 5.20 (ou bodhicitta); 8.16 (on bodhipraņidhicitta) 34.18 (on the true friend); 36.4 and note; 95. n. 2; 101.13; 122.10 (on citta); 149.7; 154.1; 180.15; 276. n. 2 (locus classicus on increase iu holiness); 310.1, 12 (on Buddha-darçana).

Gocarapariçuddhi-sūtra 350. 21.

Caturdharmaka-sūtra (Feer, Fragments du Kandjour p. 196; Nanjio 266 —67) 41.7; 160.4 (ibid. p. 19): where the title of the work here quoted is Caturdharmaka-nirdexa; cf. Nanjio).

Candrapradīpa-sūtra (called in Sauskrit Mss. Samādhirāja; both names in Tib: Tārān. p. 156, K.F. 249) 16.19; 18.11; 53. 19; 100. 13; 116.14; 121.2,6—9; 134. n.3; 137. 11; 157. 9—13: 166. c; 177. 4; 179. 15; 183. 1; 189. 4; 193. 4—195. 16; 242. 11 (on çūnyatā); (°dīpānumodana-parivarta); 291. 9; 354. 4 (on dharma-dāna); 356. 15.

Candrottarā-dārikā-paripṛcchā 78 19 (on passion). Cundā-dhāraṇī 173.4.

[Jambhala stotra 155. n. 3]. Jñānavatī-parivarta [of Candra-pradīpa, q. v.] 134.7. Jñānavaipulya-sūtra 192.6 (what çāstras are to be avoided).

Tathāgatakosha-sūtra (-ogarbha-s) 171.13 (on the great sins) [cf. Subhā-shita-So fol. 99; see Additional Notes].

Tathagataguhya-sutra 7.20 (on bodhieitotpāda); 126.5 (on kindly speech); 158.16 (on purity of person); 242.7; 274.3 (ten ways of showing vigour); 316.5 (the four great virtues); 357.1 (expositions of the subject of Kar. 27) Tathagatabimba-parivarta 173.8 (merit of offering an image).

<sup>1)</sup> According to Mr. Wogihara this work is the original of Nanjio & 52 (tr. AD. 265—316) and 926, and differs entirely from Nanjio 1257 (a castra not a sūtra), though otherwise similar in name.

Trisamayaraja 188. 15 (charms of. 139. 11), 172. 15; 290. 15. Triskandhaka 290. 1, cf. 171 n. 3.

Daçadharmasutra 5. 7, (odharmaka-so) 8. 8 (on bodhicitiot pada, its 4 occasions; its 2 kinds), 116. 16.

Daçabhünika (°maka) - sütra 10.15; 11.10, 126.0, 227 11; 287.14 (on compassion towards all); 291.11 (on the mahū-prauidhūnas). See also: Pramuditūyām 11.11.

Divyhvadüna (tales from), see Saugharakshita, Sükürikü.

Dharmasangsti-sütra 12.8 117.1 (action only for others). 119.11 (on smits and samādhi). 122 4 (on citta). 124.5; 125.1; 127.1 (on care in speech), 143.0. 145.16. 146.6 (on disinterested giving); 153.7. 179.11; 228.12 and 229.7 (on kayasmṛtyapasthāna); 233.0, 263.1, 0 (on çānyatā), 264.12 284.7 (on good resolution). 286.7. 322 5, 14 and 324.5 (on mindfulness of the three gems').

Narayanaparip; cchā 21. 1 (on self-denial); 147. 1 (motive for virtue); 189. 7. Niyatāniyatāvat aramudrā-sūtra 7. 1 (parable as to bodhicita), 87. 14. Nirvāna [? —sūtra?] 183, note 5.

Pitakas: see Bodhisatva-po, Vidyadhara-po.

Pitt - (Pitii-)putrasamagama 181. n. 4, 211. 11-256 a

Pushpakütadharani 178. 13 and 256. 4—257. 8 (on the dharmas and on harma-phala); 257. 9—261 11 (several extracts, as to jūnyatā)

Prajūūparamitā (1) 'mahatī' 275, 15.

- (2) Ashtasahasrikā 87. 13, 814 18
- (3) Other recensions: 49.5 (on Māra); 120 11 (on prajāā and samprajanya) 313.18 (on anumodanānuçamsāh), 319.6 (care for universal salvation), 351.9 (on showing forth the dharma). See also Bhagavatī.

Pramudita 11.3 (cf. supra Daçabhumaka).

Pravrajyantaraya-sutra 69.6

Praçantaviniç cayaprātihārya-sūtra 16.2 (on instruction), 83.20 and 84.8 (on help to the faithful); 86.13 (on honour to bodhisats), 146.16 Prātimoksha 125 9.

Bṛhat-sāgaranāgarāja-paripṛcchā 309. 13 (eight means to gain Buddha-samavadhāna)

Bodhicaryñvatñra 1. n 4; 125.11—12 ('shun scandal'); 127.10—13; 155.10, 155.14—157.8 [cf. 59, note 2; 118, notes 1, 3, 7; 125, notes 1, 3; 155, note 3].

Bodhisatvapitaka 190. 12; 311. 13, 17 (honour to caityas).

Bodhisatva-prātimoksha 11 11; 17.16; 18.17; 20.12 (on self-denial); 34.13; 36.15; 55.6; 125.5; 144.9 (on liberality); 188.17.

Brahmapariprechā 125, 8.

Bhagavatī 188. 5 (n. 1) (on resolutions for patience); 202. 4, 8; 210. 3 (on meditation on the 'impurities'); 243. 15; 262. 12.

Bhadrakalpika-sūtra 8. 20 (on bodhicittotpāda).

Bhadracaripranidhānarāja, here called } 290. 8; 291. 9; 297.1.

Bhikshuprakīrņaka 154. 17.

Bhaishajyaguruvaidūryaprabha-sūtra 18.12; 174.1—175.6 (on the virtue of sacred names and of fasting).

Manjuçrī-buddhakshetraguņavyūhalamkara-sūtra 13. 16 (on bodhici-tiotpāda); 14. 18 (on taking vows); 53. 14; 175. 17.

Manjugrīvikrīdita-stitra 149. 5.

Mahākaruņā-[puṇḍarīka]-sūtra 94. 14 (parable of fisherman); 309. 5.

Mahamegha 184. 5; [cf. 133. 4].

Mahavastu: sec Avalokanā-sūtra.

Mārīcī (a charm) 142. s (ef. Feer AMG. V. 430-432).

Malasimhanada see Çrimalao.

Maitreyavimoksha 9.8 (on value of bodhicitta, vināpi caryayā); 177.14 (purification from sin through bodhicitta).

Ratnakarandaka-sütra 6.11; 356.2.

Ratnakūta 52. 12; 53. 17; 54. 11; 55. 3; 146. 4; 148. 8. 196. 11; 235. 1 (on citta-smṛti).
Ratnacūda-sūtra 117. 12 (sūtra described as fully discussing çūṇyatā); 120. 7;
229. 13 (on kāya-smṛtyupasthāna); 232. 6 (on vedanā-smṛty°); 235. 1 (on citta-smṛty°); 236. 13 and 237. 3 (on dharma-smṛty°); 272. 0 (on caryā-pariçuddhi);

Ratnamegha 7.13 (on adhimatrādhimukti); 17.6; 36.5; 51.8,21; 52.4 (on avoidance of bad friends); 54.2 (avoidance of despair); 116.6; 121.12 (on citta); 124.13 (Kārikā 12); 127.16; 135.1,12 (on food and medicine); 137.1, 6; 148.5; 149.11—151.2 (against greed and pride); 157.16; 168.1; 179.16; 196.16 and note 6 (duties of forest-recluse); 209.5 (on açubhas); 267.14 (on bhogavicuddhi); 274.1; 283.13 (benevolence even to the thankless); 290.9; 291.5; 313.10; 348.4 (votive offerings to be made for the salvation of all).

Ratnarūçi-sūtra 55.7; 128.3 and 129.14 (on almsgiving); 187.17; 200.12 (on forest-seclusion); 312.3,7 (honour to caityas).

Ratnolkadhāraņī 2. 15 (on faith); 153. 11 (cittotpāda in 10 ways) 327.5-347. 11 (on the virtues of bodhisats). (According to Mr. Wogihara this work is the original of Nanjio 785).

Rajāvadaka-sūtra. (see also Apara-rajāvadaka-so) 206.11 (on objects of fear to the recluse).

Rāshṭrapāla-sūtra (-oparipṛcchā) } 54. 16; 153. 1; 195. 17—166. 6; 203. s (Ro-Rāshṭrapālokta-gāthā); 318. 4 (on Buddhānusmṛti).

Lankāvatāra-sūtra 131. 13 and note 5; 132. 1—134. 6 (on food); 135. 5.
Lalitavistara 5. 12; 203. 14—206. 10; 237. 5 (on dharma-smṛti and çūnyatā).
Lokanāthavyākaraņa 241. 10 (on çūnyatā).
Lokottaraparivarta 151. 13 (on Mārakarmāṇi; on pride).

Vajracchedika 171. p. 275. 11

Vajradhvajasūtra

22. 5 and 27. 4—33. 10 (on self-denial);
Vajradhvajasūtra

213 3 (on benevolence) 278. 14 (ou earnest effort), 291. 10.

Vacanopäsikāvimoksha (in Gandavyāha) 36. 5.

Vidyadharapitaka 142. 12 (charm).

Vinayaviniçcaya: see Upalipariprocha.

Vimalakīrtinirdeça 6. 10; 145. 11; 153. 20, 264. 6 (and note 1), 269. 11, 13 and 270. 4 (on bhoga-ricuddhi); 273. 6; 324. 10 (and note 1).

Viradattapariprocha 34.16; 230.10

Galistambasatra 219, 10-227, 10 (on causation).

(atra) Çikshasamuccaye 16 1.

Çürangamasütra 8. 19. 91. 8 (on anutpädita citta-vyäkarana)

Graddhabaladhanavataramudra-sutra 86.1; 87.4; 158.16; 811.6 (merit of sceing Buddha even in pictures).

Gravakavinaya 135. e, 168. iz.

Grimulusimhanudasutra 42.12 (cf. Add. Not. ad loc.).

Sangharakshituvadana [Divyavadana; but see 57. n. 2 and Addit. Not. ad loc ] 57. 11.)

Saddharmapundarika 47.13 (on avoidance of frivolity); 92.8; 352.7 (how to make a dharmadana)

Saddharmasmrtynpasthäna 12.5, 69.13-76.5 (on the future punishment of the ten sins) 125 4.

Saptamaithunasamynkta-sūtra 76.7 (avoidance of lāma), (cf. Aig.-n. VII. xlvi)

Samudhirfija: see Candrapradīpa

Sarvadharmavaipulyasamgraha-sūtra 95.11 (sin of opposing religion), 96.17.

Sarvadharmapravrttinirdeça 6.16, 90.10 (on hindrances to spiritual growth), 99.3, 16 (on solemn resolve)

Saryayajradharamantra 140.13

'Sarvāstivādinām' 148. 13 cf. Add. N. (conversation on luçalamūlāni).

Sagaranagaraja-po: see Brhat-sac.

Sagaramati[pariprecha]-satra 12.12 (on the solemnity of the samvara); 41.14 and 43.5 (on study, through preachers), 50.5 (on Mara); 126.1; 127.6, 145.8, 151.3, 7; 184.9 (patience, three-fold); 275.1 (on energy); 313 6; 355.3. Simhapariprecha 5.13, 14; 58.5.

Suvarnaprabhasottama-sūtra 160.12 (confession of sin); 216.6 (on maitri and karunā)

Sukarikavadana [in Divyavadana] 177. 10.

Hastikakshya (sūtra) 133.4 (see Additional Notes ad loc.).

# Index II.

#### Sanskrit Words.

(Nomina propria are distinguished by capital letters).

```
akalpana (?) 'imperturbable' 32. 7.
akuçalah karmapathah (ten) 69. 13; 172. 4.
akṛshtopta 'exuberant' 363.5.
akshana (eight) 2. 4; 114. 14; 147. 14 (cf. Suhrliekha 64. JPTS. '86, p. 19).
aksharacaryā 'study by letter (not spirit)' 96.4.
Akshobhya 14. 14 sq. (a tathagata).
agnikhada 204.11.
agniçikhācara n. of hell-birds 69.14.
agniskandha 'naked flame' 77.4.
(buddha-) ankura (met.) 159.21.
(nir-)augaņa 121.2 (note 2).
Acela-guru 331. 12.
accha 'clear' 197.1.
acchațāsamhāta 214. 11 (note 4).
acchati (= rcchati) with acc. 298. 4 (note 3).
acchambhī 303 (note 3).
acchidracittatā 117.9.
Ajīvika-guru 332.1.
ajīvikā-bhaya 'fear of not sustaining life' (so Tib.) 296.5.
andakosha 6.12; 288.8.
atitrpti 273.14, 15.
atīcchā 'excessive desire' 255. 16.
atyaya 'transgression' 162.16; cf. Add. Notes ad loc.
atyarthabhiyoga 'déployer de l'énergie' (Feer AMG. V. 198) 160.8 (cf. Add.
      Notes).
adhikarana 'topic for debate' (cf. Asht. Prajñ. 52. 5) 195. 10.
adhipateya (? ādhipo) 28. 14.
```

```
adhi-vas 'bear with' 177. c (note 2).
adhishthana blessing 273.2.
(an-)adhishta '(not) requested as a teacher' 354.10 (cf. Additional Notes on
      13, 15)
adbyavasita (niyama): vide svananadbyao.
adhy-ñ-pat 'violate, ravish' Add. Note on 171, 16.
adhyālambana 'reaching' 123.1
adby Tenya definition of 285, 14,
(try-)adh van 25, &; 64, 10 et al.
Anantaprabha n. of a Tathagata 9. a
Anantayaças, a king 255, s.
anapatrapya 105.8 (cf. apatra9)
anartha-(vi) varjana Ch V (title) and esp. 116, 1-5.
f anavamardya 32, 11.
anavamydyatü 183. s
anavarligre witthout past or future, endless,
anatha gala-vat (smile) like a poor-house' 231. 5
analina 'not de ponding' 100, 17 (note 8)
anavaranajükna 29 go
anāvaranāta 211, s
anicrita "independent" 126 11.
anugralia 'support' (?) 336. 10.
(in-)anntapyana 191. 2
anutpattikadkarmakshanti 212 is.
anupariçoshita hepeatedly dræd' 212 3.
anumodananngamsah 313, is foll.
anuvicarana hesearch' 291.5
anuvidhy ati 'penetrates' 851. 4
annvy anjuna 183.7 (note 1), 181. 14; 202. 10 sq.
annçamsa (cf. bhadrannçº) 121.2. 351.1-8 (vimçatir anuçº nirāmishadāne).
anta cah 'jusqu'à' (cf. Divy. index) 17.18, 852 1.
anyatra with instr. 88, 12,
apakshāla 116.6 (note 1)
apatrapya 'modesty' 12 1; 136. 1, 192 1; (cf. trapa explained in Bep. ad V. 32)
aparigraha 857.14
aparınamanată 'inflexibility' 85.6.
aparitarshand 'non-covetonsness' 183 5 (see Additional Notes)
aparitrasyana see paritrasyana.
apariliana 'the state of lacking nothing' 316.c.
(tir-)apaya 54. 18; 204 s.
aptva 'wateriness' 246 16.
apratihatabuddhitā 163. c.
apramada 356. 16; 357. 1 (definition)
(smrty-)apramoshatā 30. s; 191. 12.
abhavya 'incurable fool' 209. 12 (note 7).
 abhidhyā 'covetonanesa' 74. 5; 172. 2.
 abbiniryrtta 'developed' 203. 5.
```

```
abhinirharamana and ohrta (used of attainment of dhyana or samadhi)
      333. 18; 343. 11; 272. 11.
abhinirhara 184. 14.
abhi-ni-vic (par.) 'be attached to' (?) 252. 10; 254. note 1; (atm.) 'cnter on' 254. 8, 13.
abhimukhī-kr 'to manifest' 216.4.
abhi-lap 24.16.
abhigraddadhāti 'believes in' 316. 18 (cf. Vajracch. § 21).
abhūtagata 'fallen in to crror' 286. 2.
abhyavakāçika (bodhisatva: see Childers s. v. dhūtanga) 137. 1.
abhyudgata 'gone forth from' 35.1.
Amitabha, Tathagata, and his heaven 175.6.
amrta (= nirvāņa) 857. 18 (notc).
ayoniçomanaskāra 'want of reflection' 157. 14.
arushtacitta (sic lege: v. Add. Notes) 'with unangered mind' 23. 15.
(nir-)argada 'unhindered' 335.11.
arcciya (?) glossed 'acirena' 331.5 (note 3).
Arcishmat, a Tathagata 9.8.
alāta-vat (simile) 121. 16.
avakranta 'engaged in', 'entered on' 270. 4.
avacara 214. 10 (note 3).
avadha 'concealment' (?) 338. 10 (note 7).
avabhasa ('a broad hint') defined 131.3 (note 2).
avamanyanā (sic legendum) 'contempt' 9.7, 92.6.
avamardanatā 'disposition to break a command' 126. 15.
 avalīyate 'desponds' (cf. atīna; and anavalīyanatā, Samūdhirāja 5.20) 264.14.
 avaskandanā 'assault' Add. Note to 172.1.
 avastuka 261.5.
 avasphandana 'reviling' 172. 1.
 avasyandanavacana 126.1 (sec Add. Note ad loc.).
 avikalatah (ashta-) '(cight) states of freedom from distraction' 311.17.
 avirāgī 'indcfatigable' 364.s.
 (an-)avekshā (= P. upekkhā) 'non-regarding' 187. s.
 avaimukhya 'not being put out of countenance' (see vaimukhya) 179. 15.
 avyutthita (?) 25. 12.
 avyupaccheda 'uninterruptedness' 295.9.
 açloka: sec çloka.
 asamprajanya 'not conscious' 108. s.
 asampramosha 35.2.
 asampravedhanatā 35. 7 (note 11).
 asecanakadarçana 'lovely so that no beholder cloys' (cf. Divy. Index) 322.12.
 ākāra (80 kinds) 190.5—191.8.
 Ākāçagarbha 67.14.
 agahana-carita 'of overreaching' (?) ways 286. 1.
 āgrhīta-cittatā 'niggardliness' 28.7.
  agharate 82.6.
  ācārya-çāstrisamjñā 154.12.
  (an-)acchindanata 'non-disregard' 126.15.
```

```
Indra 314.5.
indriva (five, graddhendro etc. explained in detail) 316. 14-318.
ivā for ivă (cf. va Senart Mhv. I. 371) 204. 15.
īryapathāh 51.s; 53.18.
uccaghanā 'scoffing' 45.7; 185.1; 271.6 (cf. Pāli ujjhagg[h]ikā, ujjaggh-J.P.T.S.
   - <sup>2</sup>85. p. 31).
uccaistva (only once elsewhere) 'height' 312.4.
ucchara = utsara 365.7.
nt-karsh 'exhort' (?) 197.10.
utkuţasthāyinah (ascetics) 332.7.
uttarikā (auutto) 332.1.
uttarimanushyadharmāh (uttaramo M. Vyutp. 257.4) 62.4 (cf. Pāţim. § 4).
(an-)uttrasa 176.5 (cf. 200.14 and note 2).
utthala (?) 'plain' 249. 13.
ut pāda (anutpo) kauçalya 190. 14.
utpīdanā (fem. form new) 'harm' 271.4.
utprāsyamana 'mocked' 266.10.
utplava 'exaltation' of mind (B2 in literal sense only) 183. c, s.
ntsadatva 'excess' 248.5. (cf. Senart Mhv. I. 372).
utsishta (falsa lect. for utsro) 125.4 and n. 2 also 139.14 but utsrshta at 187.4;
(an-)utsrjyanatā 183.9.
udgṛhīta 'captivated' ataken with a thingo 285.5.
 uddana 6.6.
 u ddaha 'burning up' 177. 14 (Pāli uddhoyhana J.P.T.S. '87. 116).-
 uddhura 157.19.
 (an-)uddhuratā '(not) striving against' 192.4. } Tib. hgal-ba.
 uddhuratva (sic lege) 19. 12.
 Udraka (and Devadatta) 105. 17 (cf. Add. Not.).
 udvaçyapayitva — oçyamana 'jeer' (?) 57. 6. 8 (cf. Addit. Not. ad loc.).
 udvedha 'height' 246.5.
 (au-)unnada '(not) proud' 120. 4 and note 2 (cf. Pali unnala J.P.T.S. '87. 121.
 unnam: see 7/nam.
 (an-)unnahanatā 119.5.
 unnāma 105.5; 108.12 (cf. Pāli forms J.P.T.S. 287: 120).
 unmiñjita 'offered' (?) 215. 16.
 upakleça 'great pain' 222.10.
 upanidhyayati 187.14.
 upanibandha 220. 1. °badhnāti 230. 6 (cf. Pāli J.P.T.S. '87. 128).
 upaniçraya (= P. upanissaya) 32.4 and note 2.
 upanishad (proverbial use) 187.1; 315.9.
 upapatti (re-)birth 234.6.
 upapariksh 'consider' (Divy. and Pali) 198.2.
  upapāduka 175. s note 2.
 upalambhasamjñin 315.1.
```

```
(ashtābgasamanvāgata) upavisa 175.2.
upavicarati 251.17.
upasthayaka 200. s (cf. B. & R).
upasthayakatva 'servitude' 23.7.
upāyakuçala 164. 17 sg. (esp. 165. 2).
( (-au)-upay asa (not) 'augush of mind' 176, 5 and note 2.
upāyāsa 179. 16, 222 10; 296. 11.
uparpayamana (cpd. causal new) 'effect' 282, 10,
uraga 'phantom' (?) 288. 1.
ullüpana 271.6.
rjukena 169. 1 and note 2.
rddh1 175.7.
ekacitta-kshanaº 278.12.
ekägratä 119.s.
ekägrikaroti 317.8
ekiyamata 66.15.
edamüka 'deaf and dumb' 281. 1. (cf. Thomas JR A.S. '99 p. 491).
ettaka (= iyat) 171.15.
evata 343. s and note 2.
eshyaishikatā 183.15 and note 8.
aikadhyam 170. 14; 222. 4.
autsukya 'zeal' 184 15.
andar [7] yakam 'bladder' 209 9 and note 3.
auddhatya 106. 15; 118. 0, 198. 10 (cf. Bcp. ad V. 137).
audbily a 'peace of body' ('being out of a hole') 183. c, 190. 10 (B Sk.); cf. Senart,
      Mhv. I. n. 577; also Pali ubbilla e. g. Majjh. III. 159 (M.H.B).
aupadhikam (kriyavastu) 138.7 and note 2 cf. Minaev Rech p. 171 sq.
aupapattyamçika 253.3.
aupalambhika 'conscientions, possessing consciousness of a religious act' 315.8;
      compare Ashtas.-P. 161.3.
aurabbrika 48.10.
                  'hardness' 245 4, note 2; 342.3; cf. Dh.-sni 145.4 and Har-
kakkhata
kakkhatatva / shac. 231.1 for a derived meaning 'old'.
katuka (sic lege) 'pond' 249.14.
kadevara = cadaver 208.12.
kanthanādyapakarshaka n. of a class of hell-birds 70.1.
(vigata-)kathamkatha 'with doubt cleared' 317.3 (kathamkathā Saddh.-P.,
      Divy. ap. B2).
kapālāntacāra n. of a class of hell-birds 69.16.
kapi (simile) 110. 11; 204. c.
kabhalli 'skull' κεφαλή 80.11 and Add. Not. ad loc
karnadhāra (simile of steersman) 102.8.
(cīvara-) karnika 'bottom-ear' of a robe 249.2.
```

karmapathāh akuçalāh 69. 13; 172.4; kuçalāh 175. 11. karmavāgu 207. 12 (cf. 170. 15). karmārāma 112.12 eg. karshū 'fire, flame' 71.9; 193.7. kalaviňka (simile) 6. 13; cf. 329. 5. (samkhyā-)kalāpa 318.2 (and note 2). kaçambaka 'rubbish' 67. 23. (pañca-)kashāya 'depravities' 265. L. kākhordaçāstra 192.8 and note 3. kācalindika, 'a kind of down', 208.11 note 2. kāmamgama 32.15. (māra)kāyika 123.4. kārā 'praise' 150.2 and note 1. kārshāpaņacchedika n. of a toriure 182.5 note 2. Kācyapa 136.10; 138.2 sqq. kāhiti = karishyati 101. 6. kimkuçalābhiyukta (?) 59.7. kiçavaira 'corpse' 204.14. Kukkuravratāh 332.2 and note 5. 7'kuţi 'censure' 100. 3, note 1. kuttakuncaka (read kutuko, 279. n. 3) 149. 13 and note 4. kunāla Himalayan pheasant' 329.6. kupina 'net' 77.4. Kumāravratāh 332.2. kumbhī 75.8. kusamskrtātah 193.15. (kuhanā 'deceit' 131. 3, 6; 230. 3 (cf. Itir. 112. 12 and Vis.-M. ap. JPTS. '93. 89). kuhā id 196.6. kuhaka (adj.) 19.2. krtavedita 'sorrow at [their] deeds 286.1. kṛtaçah (cf. Asht Pr.) 37. 19; (= kṛtena, nith gen.) 350. 9. kṛshṇapurusha parājaya 173.6 kelika 'charm' (?) 287.7. keçondúka n. of a class of hell-birds 70.5. (tri-)koţi 132.14, 135.2 (n. 2). 6. kottarājan 159. 11 and note 2. kaukrīja 135.15; (nishko) 138.1; 171,4 (n. 2), 6; (atīko) 178.14. kaupīna ioin-cloth (?) 136. 1. Kauçika (Indra) 314. z note 2. krāyaka buyer 38. s (cf. Ashi. Pr.). (ekacitta-)kshana see ekacitta. kshanabhanga 234.8 (cf. Poussin, Madhy. vr. p. 4 n. 4). kshanasampad 114.15. kshata 323.9. kshamana 165 note 3. kshānti (trividha) 179.11. Kshāra-nadī n. of a sea 75.10.

```
cikitsita 'thinking' (?) 284.2.
cikka 'gum' (of eyes) 231. 11.
cittakalyatā 'pleasure to the mind' (cf. also Pāli kallacitto) 213.7.
cittanagara (met.) 122. 15-123. 11.
citrīkāra 'respect' 151. 17 and note 3.
Ycip
               182, note 1.
cippatika
caitya (metaphorical use, like S. Paul's 'temple of the Holy Ghost') 56.11; 136.2.
coda 'raiment' 113. s and note 3.
codaka id. 20. 17.
chambitatta (cf. Vin.-P; III. p. 69.14) 303, note 3.
chardana 'ejaculation' (usage in B. Sk. as in Pali; cf. Divy. where however root
       = tyaj) 173.5. cf. note 3.
chāyikā (chārikā?) 'ash' 246. 10, 11 (chāilla = 'lamp' in Pkt: but medial r is
       never changed to y].
janapadakalyāņī 'belle of the district' (cf. Dīgha-N. xiii § 19) 252.c.
jambhakavidyā-çāstra 'demonology (?)' (to be avoided) 192. &
jalamandakāh 93.12.
Jayamati (a Buddhistic Korah) 6.16.
jaha (adj.) 273. 1 and note 1 (cf. Itiv. 108. 6).
jāgarikāyoga 191.6.
jātu (Mhr.) 69. 5.
jāpana 'maintenance' cf. yāpana 137. 9.
jighatsita hungry' 274.7.
jihvāmishabhujah 69.17.
Jīvaka, a vaidyarāja 159. s sqq.
jīvaçūlika (torture) 182.6.
jhallaka 48.12.
1/jhash 'destroy' 59.12; 60.12; 89.3.
dākinī 'she-devil' 133.2.
domba a low caste (Doms) 133.1.
tațțu (tațța?) 'basin' (cf. Pāli taṭṭaka, Morris in JPTS '84. p. 80) 58. L
tannimna (°pravana) 106. 13.
Ytas 25. n. 3; 36. n. 1 and Add. Notes.
tātuka (correl. of yātuka) 346. 16.
tāthāgata (adj.) (cf. Bodhic. V. 46) 157. 18, 20.
tayin 31.3; 260.11; 300.5 and note.
tirahkudya 76.12.
tishthatu let alone' (something comparatively unimportant) 309.s. 352.1; cf.
       Ch. s. v. titthati; and Majjh. I. 490, 491 (M.H.B.).
tulapicupa 'cotton-wool' (simile) 180. 14 and note.
tebhita (= tebhyas) 329. 8.
tailapacika (n. of a dish?) 182. 1 and note.
```

```
trayastrımçah (devah) [for °ā cf. Mhv. and Pali] 350. 16.
trikoți sec koti.
tribbava 102. 8, 312. 3, 319, 11.
triskandhaka 171.5 (note): and compare Index I
traiyadhvika (sic lege) 139, 4 (compare Add. Notes)
tvacah (shat) 70.4.
dakshiniya (B. Sk) 'venerable' 56. 15; 151. 0, 271. 5; 286. 4.
dandanīti-çūstra 192.7.
dandapayati 63. 13, 67 10.
dantakāshtha 'toothsticks' (not to be chewed in public) 125. 5.
dantotp.itaka n of hell-birds 69 fin.
daçaddiçi 816.1.
daçayarga 169 1 (note 1)
dantajaneva 'well-bred lmil' 190. 9.
dasa (simile; of loladasa 35.7) 143 s.
Diighajatah (a sect) 332 2.
durnyasa 141.2 and note.
dury acata 'abusiveness' 306.7.
duheraddhaniya hard to believe 174.18;
dushkhana (duhkhada, r. l.) 'harm-domg (Tib. gnod-byas)' 156 n. 2.
 Dushpradharsha a Tathligata 9.5
 dushya 'curtains', 'scat-drapery' 76. 12, 358. 1.
Devadatta and Udraka 105 17.
 devägnivat (simile) 121. 16.
 Drdhavikrama, a Tathagata 9.4.
 dauvarikabhūtā (smṛti) 120 0.
 danshthulya 116. 17 (note 5).
 Dramida (ata?) 36.14; 95.6.
 (matta-)dripa (simile) 118 12.
 dvipatū 'state of being a refuge' 285. 15.
 Dhanyottara (?) Add. Note to 168. 4.
 dhanva 'dull' 7.0; dhanvikr 7.11. Perhaps to be read dhandho; see Add. Notes.
 dharmatii 236. 16.
 dharmadana 352.7; 854.5.
 dharmapadah (adj.) 322.15, interpr. by Tib. (195. a), if the reading was the
       same: chos-lyn-bgo-skal-la spyod-pa 'enjoying their share of the dharma'.
 dharmabhanaka (cf Saddh.-P. ch. XVIII) Ch. III passim; 97.3, 4; 151. 15; 284.2;
        335. 14.
 dharmamukhāh (misc.?) 'approaches to dharma' (?) 385 14.
 dharmamegha (figuratively) 103 1.
 dharmasannāha; see sannāha.
 dharmasambhūra-yoga, defined, 191.4 sqq.
  dharmāsanaka 'occupant of pulpit' 355. 8.
  Dharmodgata 89.11; 40.1.
  dhātu (fem.) 138. 11 note 3
```

```
dhātu (six) 220. 10 sqq.; 244. 11 sq.
dhāranī 18 16; 336.8.
dharmagravanika 'relating to hearing the law' 197. 16; 201; 5.
dhārmī kathā 131.1.
 dhutagunah (cf. Samadhi-r. 5.14) 137, note 1; 191.10.
  dhütamguna- 328.2.
dhūtangāh 135, note 6; 137, note 1.
dhumagara (?) 80.11.
dhyaja (metaph. use) 134. c.
Nakshatra-rāja, a Tathāgata 9.1.
(citta-)nagara (simile) 122. 15-123. 9.
nagarāvalambaka 9.4.
nagna-acela 831.12; 840.19.
natarangavacana 126. s.
nada 'artery' 221. 2.
nadacippitika (?ta) 182.2.
nandīrāga 288.1.
Vnam with ut- 'exalt' and ara- 'cast down' 180.3
nayuta 318.1 and note 1.
navavrana (of the body) 230.11, note 5.
nidānam (adv. use) 100. 12.
-nidanah 'having as their object' 329.11.
nidrārāma 111.5.
nidhyapti 33. 15; 131. 8; 152. 2. (cf Samādhi-r. ch. IV. 1. 8).
nimittam karoti 'give a hint' 268. 6.
(tan-)nimna 54.1; 106.13; 191.8 (note 5).
 nirangana 121.2.
 nirāmishacitta 'non-fleshly-minded' (cf.Kārikā 26) 148.4 cf.Samādhir. 17.6-9.
 nirāsvādatā 'insipidity' 277. 5.
 niruddhu (?) 134.11 and note 5.
 nirgamana 'decease' (?) 208.15.
 nirmana 127. 13 (paronomasia with omaņa); 201. 2; 316. 9.
 nirmāya 'guileless' 285.8.
 nirvikalpa 'free from hesitation' (Tib. mi-rtog) 324. 2.
 nirviçesha with instr. 'indistinguishable from' 201.17.
 nirvrta 29.6; 45.1.
 niçcari 339.12.
 niccarayati 'ntters' 268. 3, 9.
 niccittata 122.7 (note 2).
 niçchadma 'without cloak (of guile)' 155. 10 Bodhic. VI 119.
 nihçarana ('sortie, fuite' Senart, Mhv. I. 433) 203. 16; 205. 12 (cf. (a-) niçritatea
        285. 11 and Itir. § 43).
 nishadya 'sitting' (cf. Mhv. Index) nocitta 'a mind for (desire of) sitting' 17.18
        (and Add. Notes).
  nishkana 158. 15 (note 5).
  nishparidāha 121.9.
```

#### INDEX I.

```
nisyanda (cf. syanda) 129. 11; 130. 2; 151. 4; 181. 10
ni(h)satva 336.4.
nilesapatua 'unrivalled' 294. s.
nivarana 'hesetting sin' 191.7.
(dharma-)netrī 88. 14; 292. 1.
naigama-janapadah 'town and country folk' (Buddhistic usage) 297. 15
nnichkrnmyn 'renunciation' 806, 4 (note 4).
1 pams 62.3; 63.c: 98.7; 158.3
pamsana (noun) 'hurting' 10 note 4 (for opamsana [adj] in the met sense of
      'dishonouring' see B & R. s v.; Pkt ophamsana, Hem. Deçin. II. 42.)
pacya 'conspicuous' } 218 13 and note.
princatringat Buddhih 169 note 3.
pañeapheaka (bandhana) 165 s
Ypat: see adhya-pat.
pattly asi, (pratiyase), pattlyanti, 'helieve' 174.7, 15.
-pathrma 'leading to' 260. 10 and note.
paratma-samata, otva 357. 16, 17; cf. Bodhic VIII. 90
paraprahthibhūta 'turning one's back' 253 14.
paril.arahandha 'girding up the loins of the mind' 276 a.
(a.) parikarman 357, s
parikarshana 'planning' 172 note 2, 190. 18.
parikalpam upadaya 166. m
parinamana 213 note 4.
parinayaka 281.10.
pari-tap 'despond' 228, 10.
pari-tas, see below (a) paritraso, and Add. Notes.
paritulana, onata 191.1, 6
(a-)paritrasjana (cf. Digha-N. I. p. 40 ad finem and Rh. Davids tr p. 58)
      25 7; 36.1 note I and Add. Notes.
paridāha 121 note 4; 198. 0; 206. 4.
paridipita 124.6
parinishpatti 'perfection' 181.14.
parinishpanna 277.8.
parinish padana 'completion' 282. 15.
paripūri 'fulnega' (cf. Senart Mhv. I. 373 ad finem). 117 note 2; 119 note 6.
       350. 18 ct al.
paripraçuayati 'consider' 88.6; 152 10.
parivrajaka 831.11.
parishā = Pāli parisā (? parshada Suvarnap. 4 fin) 113.3.
(sukha-)parisarpyakam (sthana) 'a place easy to walk about in' 197 s
pariliara: see saparilio.
parītta 'limited, circumscribed' (su'-) 113. 15; 281. 17; 'few' 355. 1,
pary Id In a 'making an end' (esp. of kaima; see Divy. Index) 177.15.
paryutthana 178 note 8 (occurs several times in Upaliparip.).
(n-)paryutthanata 191.7.
                                                              25
```

```
paryupāsita 35.2.
 palāça (masc.) 242. 8.
 paliguddha)
 paligodha } 50. 15 (palibodha?); 100. 4; 105. 12; 109. 1; 186. 10; 249. 8.
 paçurathagatiko Bodhisatvah 7.1 sq.
paçcimāyām pancāçatyām 88.14 (note); 104.10; 116.2 et al.
 pancagatike samsare 91.9; 176.6.
 pārājika 66.16.
 pārāvāra 357. 17.
 pārihāņi [cf. aparihāņa] 308. s and note.
 pārçvapārçvaka 228.13 and note.
pindartha 'concentrated meaning' 127.9, cf. pindayitra M. Vyutp. § 245. 271.
pithat = pidadhat 348. 11 and note.
pippalakā (vāyavah) 248.13.
 pukkasa a low caste 133. 1.
punyakriyāvastu 138. s and note.
purime = purvam 177.7;
purimena 193.9.
purvabhilapita 'disposition to speak first, chattiness' 183. 15.
 pūrvāvadāne 10.13 (cf. 13.16).
prehthavamçacara (hell-birds) 70.2.
pesi (oci) 'embryo' 358. 15 and note.
paindilika 150. 18 (cf. paindapātika, Bodhic. X. 46, B. Trigl. 22.6 and § 45.4
       of the anonymous vocabulary published by Minaer in bis Buddhism I. ii
       p. 128).
posha 199.8.
 pragunna (pragunya?) 184, note 1.
pragharati 'ooze' 249.7.
pranidhanas, list of 291. 11 sqq.-
Pratapana, a hell 85.1.
pratigha 'auger' 149.5, 6 (quasi-etymological explanation); 271.12: 272.6.
praticchadanata 41. 19 (note).
pratipaksha 160.5-6; 172.13; 173.8.
pratibhana 15.13;
pratibhāsa 272.10.
prativigacchati 248.10.
prativijñapti 'recognition' 250.5, 8.
 ( pratividhyati 317.10.
 prativedha 214, note 5.
prativinodana 120. 15 and note;
f pratisamlayana (Divy.) 'privacy' 114. 9; 120. 16
 pratisamlina 67.12.
pratisamvidā (cf. Samādhi-r. ch. XXIV.) 109.6.
pratisamvedanā 'experiencing' 263.6, 14.
praticaranah (masc.) 'refuse' 207.17 (cf. 191.1)
pratihanyana 251.14 and note.
pratvaya-yana 328.8.
```

```
pratyarthika 'enemy' 234. 11.
pratyavalokana 'paying attention to' 148, 11 and note
pratyapatti 'restitution' (after repentance) 160. 8, 177. 9.
( (a-)pratyudavartanam (non-) retreat 296. s.
| pratyudavarte furn back 280. 7.
pratyekanaraka 57. i; 136. io
prathamacittotpadika Bodhis 212 iz.
 pradakshina 112.14
friadakshina-grahita disposition to take well' 280 4
prapańcarama 105. z: 114. zz sqq.
prabhangura 232, note 1.
pramudith n. of a bodhivetra-blume and of a division of a treatise on the bhu-
      mis 10, 17; 11, 3,
pramosha cf. supra- apramoshata, asamprao.
pralambapadam 'with one foot liniging down' 125.12 (maharajalila-posture.
      Foucher Iconographic p. 67 note 5)
pralugna 56 s.
pravanată 191. e.
pravarymana 'pressed to accept' 268 4
pras'ida 'scat, locus' (cf. Atthas al pp. 72, 306 sq.) 250, 14.
prasrabdhi 'cessation' 255 14
prahàna 185. s
prabruta 'crooked' 42.5
prag eva 'much more' 11.2
pragbhakta 'forenoon' 352 1
prigitharata 191.s and note
pratibarya 'marvel, magic' 213.11, Digha n. xi, passim
pradecika (vidhi) 125 8 (Vana) 183. 10.
prantagayyasanika 55.9 (cf. 101 15)
pravish-kr 191. s.
prasaugik im 169. 14
pra-lidikatva 'kindliness' 157.5
Priya mkara (Bodhisatva) 168.4. (a king) 255 11.
Priyadarçana a Bodhısat 121.5.
prekshika (?) } 52 is, 267. is and note.
premanty's 126. It and note.
phasum 129, s (and Introduction § 4)
ophuja 'expanding like a snike's hood' 334. 17.
(daça-)bala 25 4: 161.2, 161 3
bahukrtyn 128 10.
```

(daça-)bala 25 4: 161.2, 161 3 bahukriya 128 10. Bahuçarika n. of a naraka 57.1. büla n. of a flower 81.8. bühıraküli 'outsideis' 382 9. bühuçrutya 12.16; 114.2

```
bimbara n. of a high number 157. 11.
bilanga-thālikā (Pāli) Additional Note to 80. 11.
bisa (sic legendum) 'lotus-root' 137. 15 (and 'Additional Notes' ad loc.).
bukkā 'heart' 25. 11, 17.
buddhamāhātmya 145.12.
buddhāh: see pancatrimçat 169 note 3.
bodhikarā dharmāh 286.14; 287.4.
bodhimandanishadana 158.8.
bodhisatvayānika 104. 10; 116. 1.
bodhisatvapitaka 190.12.
bodhisatva-vinaya 190.4.
bodhyanga 144.10.
bhadraghata 155.8 and note 3.
bhadracarividhi (°caryāv°) 139.13 (note 7), 291.10; 316.3 (= Kārikā 25).
       Compare title of Ch. XVI.
bhadrānuçamsāļı (four kinds) 313. 1.
bhaya various kinds of, 198.7—18; 296.8 sqq.
bhayin 'timorous' 364. 1.
(tri-)bhava 102.8; 312.8.
bhajana 354. 9, 10.
 bhikshadā 98. 8.
 bhūtam (adv.?) 46. 6.
 bhūtakoti 257. 15.
 bhesyanti = bhavishyanti 45.12 (cf. 46.10); see also Introduction § 4.
 bhaishajya (satata -bho; glana-pratyaya-bho) 135. s.
 Makkotaka, n. of mountain 71.2.
 mañcāroha 189. 15.
 mativikrama 122.4.
 mana-utplavakari (like Wordsworth's 'My heart') leaps up when I behold...
        126. 12; cf Bcp. ad I. 7 (p. 13. 11).
 mantrāļi 'spells' (ayukta-mo) 113. 12 (paligodha-mo) 109. 1; (vivāda-mo) 108. 7.
 manyanā 'self-consciousness' 251 n. 2.
  ( maru 307.7; 334.1.
  maru-pati 'lord of the Maruts' [and devas generally] (cf. Pāli) 305.7.
 marmaguhyaka (hell-birds) 70.2.
 marmasthana 'vital points (of doctrine)' 17. 10, 11 (= Karika 3).
 mastakalunga (= mastulo) 'brains' 69. 16 note 5.
  mahadgata 'great' 248. 15.
  Mahāpaduma, n. of a hell 75. 10.
  mahāpraņidhānāni (list of) 291. 11.
  mahāpramāņa 'full cassock' 352. 13.
  mahāyānika 'follower of the Mahāyāna' 13.8.
  Mahavyutpatti passages used from, 67 note 2; 117 note 3; 119 note 3.
  mahāçāla 175 note 5.
  mātrajāa 'moderate' (Pali mattaññu) 148.20 (= Kārikā 14).
```

```
māti abhojin 'cating in moderation' 129, to and note.
Māyā-devī 122. 14
Mara 189, 8.
Mārakai māni (daça) 49. 5-51. 20; 151. 18 sqq ; 182, 16.
Mainkäyika 123. 5; 184 10.
Maraduta 184. 11.
Marabhayanani 284 s.
Marankuga-viddha 151. 19.
margaunta 214.7.
mulavihara votive flowerbooth 300. 8.
middha 'sloth' 111.0, 13, 128.1; 197.8 ct al. [cf. Additional Notes].
mnkhapüram 'mouthful' 125, 11.
mudita (defined by extract) 183. 4-184. 4.
mudi akarah (not to be eaten) 139, 15.
mudravare niyuktah 58.6.
mushitacruti 108. s and note.
mushtika a low caste 48.2.
m todī (]i) 210. s note 3; 231. 1.
mulapatti (five kinds of sin) 59. 11-60, 66. 12, 15 sq; 167. 19.
mrgacarya 332.3.
mrshamoshadharma 261.8; cf Madhy-vr. 10.20.
medakasthali 'vessel of grog' (malt, acc. to Tib.) simile, 281.2
mraksha 198 8 ('persistence in wrong-doing' B2 from B, Sk.; 'hypocrisy' Ch.).
mrakshana ('massage'?) 132. c.
yatha-r-iva 301. 10 ct al.
Yaças, a Tathagata 9.2.
yatuka = Pāli yattaka 828. 11; 839. 10.
yathavatah 260. n. 2.
(pratyaya-) yana 828.8.
yapan a 127. 19 (cf. japana).
yama-laukika 130.17.
yavat (1) = peyyalam 93.1; 171.10. ct al. (often denoting an omission made by
          a redactor).
       (2) 'least of all' 252. v (note) sqq.
yuktyāgama 859 1.
yuga matraprekshin 'looking only a yoke's length before him' 128 6 (note).
      267. 15.
yunjishyami, ghatishye 201.4 (note).
yogakshema 147.4.
rajoharana 'broom' 35. 8 (cf. Jacobi, Jain-sutras I. [SBE. vol. XXII p. 57])
ranya = aranya 329. 13 (cf. daka for udaka) p. 57, note 2)
ratha (metaphor) 861.9.
raçmi mystic rays, list of 333.14-342.18.
rāksha(m) = rakshā 809. 2.
-rāgayāti (ā-, vi) 80. s, 7.
```

```
f —rājan at end of cpd. 178.7; 246.4.
 rajana- (as cpd. base; cf. Mhv. Index) 45.2 (note).
 Rāhu 346. 11.
 ruksha 'rough' 131.4.
 Rutāvatī, a sāgara-devī, inventress (?) of music 346.3.
 lapana 'babbling' 268. c (cf. Bcp. ad V. 75, and Vis.-m. ap. JPTS. '91-3, p. 80).
 layana Add. N. to 29.14; 178.2 (contrasted with grha).
 laçuna 182.5.
 lābhasatkāra 104.17; 105 passim and 148.16 (Kūrikā 16).
 lalapyana 'lamentation' 222.8 (note).
 līnatā 'despondency' (new meaning, cf. līyate 185.3); 179. 14; 183.5
 luha 128. 16 (note); 129. 9; 130. 5; 131. 4.
 leya 'snare' 77.4.
 lokadāsa 35 7 (cf. dāsa 143. 8).
 lokadharma (ashta) 180. 2 (note).
 lokapradyota 'Light of the World' 208.6; 310.4.
 lokāyata-mantra 148.10; -çāstrāņi 192.7.
 vamça (caturaryaº) 105. 8 (note).
 vanka (aforme pracrite du sanscrit vakra dans le sens moral» (Senart, Mhv.
       I. 450) 290. 3.
 vanīpaka (°īyaka) (Divy.) 26.5 ct al.
 varga (daça-, pañca-) 169. 1.
v\bar{a} = iva (cf. Mhv. Index) 275. s.
vādavidyāçāstra 192. s.
vanta 'removed' 173. 9 (note).
valapatha = 'hair's breadth 295.5; 344.16.
vālikā = vālukā 'sand' 312.4; 314.18.
vikalpa, sec nirviko.
vikuţţanā 'censure' 100. 3 (note).
vikurva (ovaņa and ovita) 'miraculous power' 327. 20 (note); 330, 12, 342. 16.
vighāta 'loss of', 'separation from' (with disjunctive instrumental?) 268.7.
vicakshuh-karana 'vexation' 355. 12.
(a) vicikitsaka 'not doubting' 36.7.
vicchidra (Pāli, vicchidaka) 77. 12.
vijahya (from Yhā) 106. 11.
(a-)vijúaptika 234.2.
vithapana 180. 4 (note); 236. 1-4 (definition).
vidushanā 'self-reproach' (cf. Feer, cited in Add. Notes) 160.5—14.
vidyuccakrāçani (simile) 105. 11.
Vidyutpradīpa, a Tathāgata 9. 2.
-vidhamanaka 'bellows' 249. 2.
vidhamanatva, otā 31. 10 and note; 192. 1.
vinilaka 211. 1 (note).
vipatmaka 211. 1.
viparyāsa (four) 198. 11, 12; cf. Poussin, Muséon. N. Sér. I. 236.
```

```
vipacyanā (cf. Lal.-v. 146.7) 'keensightedness' 108.16.
vipüyaka 211.1.
vipratisāra 'repentançe' 160.7.
(atio) vipratisarin 'temorseful' (Lal -v. and Divy.) 178. 14.
Vimalatejas 189. 9 sqq.
vi-ragaya 80.7.
vilohita = lohita blood' 81. 14.
vivarnita 'blamed, condemned' (also Lal.-v. apud B2) 281 12.
viveka 'detachment' 357, 14 and note.
(a-) viçarana 285. 11.
(pranidhana-) vieuddhi (four kiuds) 811.14.
vices bagamita theing in the way to distinction' 316.5, 8.
vishkambhanatü 'disposition to check or hinder' 191.7.
vislikambhayati 'nngirds' 279.6-7.
vishthihate (vitishthate; cf. ryutthihi 344) 18. s (note); cf. M. Vyutp. page 87,
       note 9.
visam vādaka 13. 10
visabhaga 'different' 296. 9 (note).
visrambhaghātikā 'destructiveness of trust' 269. 2.
vihara 218. 12 (aote).
vihethana (= vihetha Lal. v) 'harm' 271. s et al, also Asht.-P. 417. 2
vīrya (samtatya-), definition, 61 v.
 vrshabbita 211.1 and note
 vaitulya (v. l. vaipulya; see Additional Notes) 354 c
 vaidhurya (?) 136. p (note).
(a-)vaimukhyam (cf. Samādhi-r. 5. 21) '(not) heing put out of countenance'
 vaij aprtya (or, ovrtya Senart, Mhv I. n. 594 maintains the form vrtya, com-
       paring the Pali rayyaracca) 'service' 50, 15, 55, 6, 114, 3, 5, 7 (note 1) -
 vairamanacakra (cf. Mhv I. 128.7, Suvarna-p. 3 fin) 176. s.
 Varrambha (n. of a proverhally strong wind) 246 11 (note).
 vaiçeshikata (abstr. form new) 'faculty of distinction' 277. 4.
 vyavadāna 172. 11 (n b).
 vyādhmātaka 211.1.
 vyapada desire to injure' (B. Skt.) 269, 1.
 vyaprta (partic.) 143. s (cf. vyaprtata, Harsha-c. 179 s).
 vyupaparīksh (new cpd.) 122. 1
 1'vraj (Ātm.) = varj 309. 4.
 çamatha-vipaçyana 272. 16 (note)
 (a-) çarana (?) 235. 11
 çalya (metaph.) = σκόλοψ 231 2, 288 8, 322 6.
 çastrakāh (vāyavah) 248 12
  Çantamati 159. 13, 15.
  çaradya 'timidity' 296. 7 (note)
  çāstrasamjūa 98.7; 154 12
```

```
saday ita (si reca lectio) intens. of dayita 'beloved' 300. 10.
sanikāya 176. g.
samtati 'disposition' 194. 5; 253. 5.
samtana (1) 'series of moments of consciousness' (?) 359 14
          (2) 'character' [urising from (1)] 23 10; 126 9; 360.7 (ef. santanika
      296 3 and Additional Notes).
samdhukshana 126 3; 186 4
sammaha 'spiritual armour' 99. note 7; 128 1 sqq. def of dharmasamnaha 185 c
      and note; 188. 1; 232. 0, 278. 5 [cf. 130. 16 maitryakarasamnaddha and
      272. 11 maitri-samnāhasamnaddha].
sammicraya 'accumulation' (?) 160 10
suparihūra 'watchini' 178. 13 (occurs with sanuralsa in Upalipariprochā).
saptapadani 167 note 1.
sapratīsa 'respectful' (Divy.) 199. 16.
sabhäga 176 o (note).
samanantara, use of 269. 12 (note 5).
Samantasatra-(pari-)trānaujalīgrī n. of a decatā 149, note 3.
samanyangibhüta 166 s.
( samantalir (passive) 'regarded' ANSIA (cf. Senart, Mhy. I. 564) 35 1, 351.5.
Isamanvähära 225.0 (note)
samaradhana 'association with' 151. 7; 296. 0 (note), (eight means to get Buddha-
      sam2) 309.14.
samādāna 98. 1 sqq.
samadapanata (abstr. form new) 309 15, 16.
samādāyi (cf. samādayana 337. 2) 'making a von' 337. 11 [cf. Cowell, Divy. -
      Index s v. samādāya or solemn resolve].
samādhiskandha 117. 15.
samuccarati 'address' 186 6 (note).
samucchraya 'body' (B.Skt) 277. 10, 13.
samudacarana 'praetice' esp of evil (= °cara committal) 268, 13.
(samudanayana 'collecting' 278.2.
) samudānetā 237. 2.
samudīranatva 248.11.
samndghāta 'removal' 232. 15.
sampragraha 277.0 (note).
samprajanyam } 121. 1; 271. 10; 279. 1; 108 8 (note); 123. 14 (definition).
(a-)samprajanya f
sampravarita 208.2 and note.
samminjita 'stretch out' 120. 14 (note).
samyakprahiina (catuli) 105.14 (note)
sayathā 113.5 (note).
sarvatragāminī (bhūmi) 32. 15.
Sarvadharmanirnadacchatramandalanirghosha, raja 154.2.
sarvavajradharamantra 140.13.
sarvākaravaropetā çūnyatā (definition) 272. 11.
saçakyam (adv.) 110. 10 (uote).
saha usage of, 65 note 1; with partic. like ama (cf. samanantara 178. 8 (uote).
                                                            25*
```

```
sahadharmika 'consonant with religion' 194.7 (note).
sahāyaka (°ikā) as separate adj. uncompounded 278. 8, 9.
sāmlekhika 354. 14.
sāmvarika 11.15.
samkathya 'discourse' 50.6 (note); 151.18.
Sāgaramati, Nāgarāja 12. 15 sqq.
samtatyavirya (defined) 51.0.
sāmtānika 296. s.
sārvakālika 14.18.
si 'his' 302.5 and note.
Simha, rājakumāra 5. 15.
Simhavikrīdita n. of a Tathāgata 173. 13, 18.
sīmābandha 139.10.
su-udgrhīta v. udgro.
sukhasparçam viharati 200. 18 notc.
Sukhāvatī (heaven) 175.5.
sudurgati 86.15 and note.
sudhana 122. 14.
sudhā 'plaster' 274.9.
suparijita 'well tamed' Add. Note to 122.6.
sūcīchidra (hell-birds) 70.3.
sutrantacarya 'practice in (magical?) treatises' 308. 11.
supāsya 202.10.
sūrata 196.2.
Buddha-)sūrya (simile) 102.10.
seka 'excitation' (as of fire with dropped oil) 265. 15.
saukara 'pork-butcher' 48. 10.
sauratya (? cf. sūrata) 183. 14 (uotc).
(ātma-) (para-) skhalita 116.4.
sthapayitva 'except' [cf. Divy. and Pali] 175. 1.
sthāma (B.Skt.) 'stamina' (?) 23. 16;
(dagdha-)sthuna 149.8.
snchatva 'viscousness' 246. 17.
sparca (= phasu?) 32.2.
spashţatā (moral) purity (?) 285. 16.
7/ sphand 172.1 (note).
Vsphar (1) intrans. 'sich verbreitend über (B2)' 213. 1.
          (2) trans. 'fill full' 187. 7 (note), (aspharaṇāya) 249. 5, 8;
sphuta 'filled with' 247. 9; 249. 5, 8.
smṛtyupasthāna (catuh) 105. 13 (note), cf. Ch. XIII.
syanda (°dana) 116.12, 13 (note 2); 119.1; (cf. nishyanda 129.11; 130.2 and Se-
       nar.t Mhv. I. 169, 3; II. 230.7; n. 546).
sramsana (çro) 'relaxation' 279.7 (note).
vsrabh for Vçro 269. 2 (note).
svanadhyavasita 'quite unattached to' 269.8.
svastinā 104.11 (note); 116.2.
hastipotāh (simile) 137. 15.
```

Ilūțakaprabhasa, n. of a form of mercury (rasajūtam, rasadhūta) 177. 16. hūkkara 'exclamation' (of wonder) 36. 11. hetupratyaya-samyukta 172. 5.

hritapatrāpya 136. 1; 192. 1 (of the falsa lectio in Samādhi-r. 5. 13; and Pāli hirotappa Ch. s. v., Majjh - n. I pp. 271—74, Aug. - n. IV. p 99, Itiv. p. 366, also Suhrlickha § 32 (J.P.T.S. '86 p 12).

3/hru 42. 5 (note)

# Additional Notes and Corrections.

(Typographical errors in separate list.)

- 1.3. Tib. ন্ম্ৰ্ৰ্ম্ব্ৰ্ম্ন্ত্ৰ্ন, and similarly the Chinese translation, as I learn from Prof. Leum ann and Mr. U. Wogihara, so that the reading may have been something like: মুনা ঘ ট্যেরনিং.
- 2.8-7 and note 1. Quoted also in Bcp. ad I.4, ed. de la Vallée Poussin in Bibl. Indica, p. 10.3 with some variants. As to the topic (kshanasampad) Poussin compares Suhrllekha 64. J.P.T.S. '86. 19 and Ang. n. VIII § xxix.
- 2.9. With samagamam de la Vallée-Poussin compares Bodhic. I. 4.
- 2. 10, 11. Kārikā 1. See the Introduction. The stanza is repeated by Çāntideva at Bodhic. VIII. 96. The whole passage 2. 10-16 is quoted in Bcp. ad III. 21 (= 87. 1-5 of the edition).
- 2. 13, 14. Kārika 2. Prof. de la Vallée Poussin compares Sumang.-V. 231. 15 saddhāmūlikā sammādithi.
- 2. 15 and note 3. Mr. Wogihara informs me that this dhāraṇī (from which a very long extract is given at pp. 327 sqq.) is identical with the work described by Nanjio 785. The latter authority makes it a chapter of a large work of the Avataṃsaka-group.
- 2. 18 and note 5. My friend Leumann points out to me what I should have noticed myself, had I been able to use the Tib. version better at the time that we must divide: mātṛ-janetrī (janayitrī).

  A'CITANATAN 'giving birth to (i. e. réproducing) what is past, like a mother'.
- 3. 8. The Tib. has ক্র্যাম্মির বা implying a reading sangamukh°.

- 3. 14. Read of course সন্মান্ত. Dr. Leumann suggests that we should correct the gunoute of the MS. to gunente: 'studying without satisty'; and so too the Tib. (5 b 2): পূর্ত নিজ্ঞানতি, I find in Jain Prākrit guṇāviya similarly used (Jacobi, Ausgew. Erz. 7.17).
- 4. 18, 10 and note Read in note osys acro. According to the Tib. (6a 2), however, we must understand both lines pacyiy' acratiya (口知识以), so too the Chinese, as Dr. Leumann informs me.
- ५ व Read तस्माच्छ्दा॰.
- 5. 13. The Chinese, acc. to Dr. Lemmann, had a reading "yā" "kṣ" as it renders equivalent to "every akṣaṇa" (akṣaṇam akṣaṇam).
- 5. 19-6.4. budhicittam . . 1 17ayāya quoted in Bep. ad I 14 (p 23.2) with the introductory words: Bodhisatra . . uktavān Sudhanāya . .
- 7. 2, 11. Read perhaps dhandha (°dhī°) FU and FU are hardly distinguishable in old Nep MSS. Cf. Sk dhāndhya and Pāh dandha. dadhva° MS of Paū-cakr. (ed Poussin, p. 53).
- 7. 12 and note 1 This is illustrated by Yogasütra I. 22; mydu-madhyätimätiatvät tato 'pi rigeshah. The glossator refers to a twelve-fold classification occurring in the Abhisamayälankäin, probably one of the several commentaries on the Prajūkų, so-called.
- 8.8-13 My friend de la Vallée has recognized this quotation in the Tib. of a missing passage of the Bep (ad III. 23).
- 8 12. Regarding the lacuna m l. 12 the above-cited Tib. version renders, the missing word নান্দ্ৰী anāthān; but the Tib. version of our text has সুনিম্নী which looks more like atrānān.
- 8. 10 sqq. A paragraph ought to have followed the end of the quotation. With the following phrase compare Bodhic. I. 15. Accordingly in the Bep. on this passage (ed. p. 24) Prajūākuramati reproduces not merely one, but both the two following quotations
- 8. 17 Read probably सत्नलों के with Bop. and Tib. (8b 4) গ্রমগ ভব শ্রী বিমর্গ ব্
- 9.8-12, 11-10.7. This pair of quotations also is laid under contribution by the author of the B cp ad I 17 (pp 25, 26), with the following chief variants: 9.8 bhinnam api; 13 saircha sairam sarvathā dānao; 10.5, 6 kuçalamūlavipākena.
- 10. 13 (note 4). The stem  $p\bar{a}nsana$  found at the end of adj.-compounds in the sense of 'defiling, destroying' may very well, it seems to me, belong to this root, though B. & R. refer it to a denom.  $p\bar{a}msaya$  from  $p\bar{a}msu$ .

- 10. 15, 16. The quotation is the passage immediately following that at 11. 8, 4 verified below. It forms an explanation of acloka-bhaya, in the light of which 296 n. 2 must be corrected.
- 10.17. See Daçabhümīçvara Ch. I, fol. 10. a. 3 of Camb. Add. 1618. Read yogeneti.
- 11.3-4. ātma . . . sneha ibid. 10. b. 7, 8.
- 11.7-o. tatrāpyo ... obhavitavyam quoted in Bop. ad V. 52 (p. 118.8) with variant ন বান:
- 11. v. Rend स्योपेने º.
- 11.15.— De la Vallée reports that this passago is quoted in Bcp. ad III. 23, extant in Tib. only.
- 12. 12 sqq. This quotation also was reproduced in the same missing portion. See the Tib. version of the comm. on Bodhic. IV. 4. to be printed in the Appendix to Prof. Poussin's forthcoming edition. The expression Afficiently (sūtra) occurs in this version also (cf. note 4).
- 12.13. Both Tib. versions seem to suggest a reading such as ASHEIHICU but it seems to me possible that the translators may have missed such a nice point of Sanskrit as the force of -mātra here.
- 12. 14. Both Tib. versions imply a reading sa tam for satyam.
- 12. 16. yāvat here, as often, indicates an omission made by a relatively recent redactor of the text, i. c. subsequent to the Tib. version, and probably to Prajūūkara's comm. on Bodhic. The former has a string of five, not merely three, datives.
- 13. 12-15. Quoted in Bcp. ad III. 28 (Tib. only extant).
- 13.15. The Tib. of our text has (12. a. 4) THOTOTOTO as the equivalent of the word following Kalyānamitram. gdabs (also in St. Pet. Tanjur) is apparently a form of hdebs, as we find from the Tib. of the Bep. which has, as Prof. Poussin informs me THOTOTOTO. This suggested to me adhishya (cf. anadhīshṭa infra 354.10), and on re-examining the MS. I find traces of the conjunct al.
- 13 (note 5). Mr. Wogihara informs me that the quotation is not verifiable in Nanjio 23 (46).
- 14.8 (note 1). nihil mutandum. See Introduction p. XXI and Hopkins, Great Ep. p. 253 ibi cit.

- 15.1-12. The whole of this passage has been appropriated by the Bcp. ad IV. 48 (p. 93-4) without any clearer indication of its origin than may be guessed from the fact that the passage at 16 1, 2 (where the name Çikshāsamncaya occurs) is introduced immediately after.
- 15.4. Before सहिति our MS has a mark of omission. The missing word is न, which occurs in the Bcp. text (93.12) and is confirmed by our Tib.:
- 15 f. çıl shapro Bop.
- 15.0 The lacung is filled by the Bop thus: देशनात्तर्भावात्.
- 15 11 Bep.: 'र्गते। न निवर्तते ' उपेतते वा ' मापत्तिकी. This reading may accordingly be adopted, as on re-examining the MS, which has been rewritten as well as much broken here, I find the syllables nivartta-with part of te and na added below perhaps in the orig hand.
- 15 13-21 Quoted in Bop. ad IX. 43: see Ponssin Bouddhisme' p 283 med. where the viriants are noted From this we learn that the lacana in 1. 14 i- to be thus filled ेपितं । बेदितब्धं यातीमातुर्भिः.
- 15 14 The reading महार्षि .. नानार्य of the Bep. is supported by the Tib. (18, b 4) रेन्. . सर्रेन्.
- 15 14 The striking dictum yat kimeit . . . subhāshitam sarvam tad Buddhabhashitam, cited by Minney ('Recherches', p. 85) from this passage is parallelled from Ang.-n. IV p. 161.5-12 (reference given by Prof. de la Vallée Poussin).
- 16 1, 2 See note to 15 1-12 above. Vyutpādam is supported by the Bep.
- 16 19. Mr. Wogihara called my attention to the fact that the Candrapradipa-sūtra (often quoted in this work) is identical with the Samūdhirāja. Both names are used in the Tibetan authorities (Tūran. p. 156; KF. 249) The present extract is from Ch. 35 1) and occurs at f. 163 b. 1 of the R A.S. MS. (Hodgson 4).
- 17.5-18. The whole of this passage (ultāni . . . oṣīdāmīti), text and quotations, has been appropriated in the Bop (ad IV. 48 = ed. Poussin pp. 91—93)
- 17.10-11 marma<sup>o</sup>...bharct. This verse forms Kārikā 3b. As to Kārikā 3a see the Introduction. It is implied in the expression esa bodhisatvasamvara-savigrahah below, 1.14.
- 17.11, 12. yani hi .. ooktani Clause wanting in Tib. and in Bep

<sup>1)</sup> In the recension of 40 Chapters (London and Cambridge MSS.).

- 17.13, 14. The couplet forms Kar. 4 and the Bcp. adds ity uktam accordingly.
- 17. 17. Read इंब्ड न्यागा with Bcp. and Tib.
- 17. is. I was wrong in changing the reading of the MS., niṣadyā being amply attested from Gr. and Lexx. and also by Mhv. II. 398.20, 403.1. In these last passages as well as in M. Vyutp. 261.31 the meaning is clearly asitting, seath which the Tib. Qqq assigns to it here; but the meaning 'small bed', assigned by the Trikāndeçesha (a lexicon specially rich in Buddhistic words) apud B. R., is possible here.
- a name which I have not succeeded in identifying in Kanjur or Tanjur. According to Mr. Wogihara the quotation comes from the original of the work described by Nanjio as N 1084. This, says Nanjio, was ctranslated.. A. D. 2890 and cagrees with Tibetano; but I cannot verify the Tibetan in question. It will be observed that Nanjio's own Sanskrit literal translation of the Chinese name agrees fairly well with the Tib., whereas the Chinese traditional Sanskrit name is of quite different import.
- 18. 17. Quoted in Bcp. ad III. 21 (p. 85. 12).
- 19.13. Read uddhuratrād gatvā. Though indistinct in the MS, this is guaranteed by the Tib. (16.b. 4): 지역자자 기가지 기가지 다른 , corresponding to 자기가 하는 다음 기가 (120. a. 1) = anuddhuratra (192.4).
- 20.4. Read haranna, the copyist of the transcript or its original (MS. A wanting here; see 18. n. 4) having misread ₹ as ₹.
- 20.17. bhaktacodakapo. See 113.8 and note.
- 20.18-22. Compare Bcp. ad III. 21 (p. 85); apparently a similar passage from the same sutra, containing a repetition of the phraseology here quoted.
- 21. 1, 2, 5-12. Quoted in Bcp. ad I. 33 and III. 21 (pp. 37, 85). Beside minor variants note the insertion of rajya before rashtra in 1. 12.
- 22. 1, 2 H and H are often undistinguishable in our MS., but the Tib. (18. b. 5, 6) shows that mukha must be replaced.
- 22.5-27.3. The excessive length of these extracts (forming together the longest 27.1-33.10.) prose quotation in the book) has induced me, contrary to my usual practice, to subdivide them into paragraphs, for convenience in reading. Mr. Wogihara has verified this passage in the Chinese version of the Vajradhy. and reports that the present extract really falls into three selections: 1) 22.5-29.9 from Parināmanā VI; 2) 29.10-31.2 from Parin. I; 3) 31.3-33.10 from Parin. VI (join shashthi-p° in 32.2).

- 23.12 After the equivalent of asaiat sarvatrailokyāt the Tib. (20 a 1) has:
- 23. 13. 14. jihrām sqq. Tib (20. a. 2) PANATTTE TEATRATARIAN ATTARIAN Sqq. Tib (20. a. 2) PANATTTE TEATRATARIAN Sqq. Tib (20. a. 2) PANATTTE TEATRATARIAN Square 178 note 1; so that the Tib. must have read some form of samāna- (or possibly samanantaram, cf. 269. 12) and have understood it in the sense of saha there noted: ans soon as he is asked he sits down, and addresses the suppliant with amiable speech and with benevolence...

On reexamining the MS. (broken here) I find that the true reading is unquestionably दादा.

23 is and note S. "arishta". Tib 政策制力 'unangered'. It will be therefore safest to read arushta with the gloss aloushta.

For mahatmae the equiv. is বিস্থান্ত্ৰ কৈ নিন্দ্ৰি নিন্দ্ৰি কৰিবলৈ কি কি আনি দিল mind exalted in the lineage of the high-souled. Replace দক্তানে[ল]-ন্দ্ৰিল

- 23. 16. On samtāna, the Tib. equiv. of which is merely of 'disposition', see some further reff. in the Add. Notes prefixed to Part I. and Index I. s. v.
- 25. 7. See below on 36. 1.
- 29. 13-18. Quoted in Bep. ad III 9 (p. 79); where the extract is introduced with the phrase: idam ca parināmanam ārya-Vajradhvajasūtra [supra 22 5] vistarcņa matipāditam | tatredam uktam | sa tāmo.
- 29. 14. For ন্থন read লাখন with Bep. and with the Tib. নৃত্য'ই. ন and ল are practically undistinguishable in our MS.
- 29. 21-30. 2. Quoted in the Bcp. 1bidem.
- 33. 13-34.2. Quoted in Bcp ad III. 10 (p. 81).
- 33.15. The readings of Bcp. odhyaptir....amukhīkarana are preferable to those of our MS, which is not clear here.
- 34 1. नेमातेन Bep. which is supported by our Tib. मुगुष्ट्राय्या and Tib. tr. of Bep.

# Chapter II.

- 34. 11—13. paribhogāya...pālayet. These lines, which should have been printed as verse, form Kārikās 5, 6a. For 6b see below line 17 and 41.9, 10. See also the Introduction, and Bcp. ad V. 1. From 158.13 and the intervening text, it results that by oādi is meant the two other kinds of rakshā: viz. bhogarakshā and punyarakshā.
- 34. 19-36. 4. Quoted in Bcp. ad V. 103 (p. 157; with some omissions).
- 35. 2. paryupāsita 'honoured' Tib. ਹਨ੍ਹੇ ਹਾਂਕਿ 'approached with respect'.
- 35.5 and note 6. The Tib. of our book and of Bcp. seem to have read orapro (ora-+apro).
- 35. 6. °āparitasanatayā Bep.
- 95.9. °বাজের Bcp.; but though acra- might give rather better sense, both Tibetan versions support the reading মৃত.
- 36. 1. Bcp. otasanao ut supra. For the form tas see M.-Vyutp. 245.403-9, a context which suggests that our MS., and also the Tib. version, may be right.
- 36. 2. anuçāsanī here prob as Tib. 흩덩건집 = 'good adrice'.
- 37. s. Cf. Vajracch. §§ 11, 12, 32.
- 37. 13 sqq. This quotation is referred to in Bcp. ad V. 102 (p. 157.1).
- 41.7, 8. The present extract is translated by L. Feer in his Fragments...du Kandjour' A.M.G. tom. V p. 196 (compare p. 160.4 infra). It is also quoted in Bcp. ad V. 102; compare last note.
- 41.9-10. The rest of Karika 6 (see Introduction) is embedded in these lines.
- 42. 12 and note 3. Mr. Wogihara calls my attention to Nanjio 23 (48), 59 (tr. A.D. 420-479).

## Chapter III.

- 44.19. tatrātmabho..ovarjanam = Kārikā 7a; for 7b see 116.1
- 45, note 1. The scansion here suggested would make an almost unexampled cloka. It is merely a hypermetron of the kind discussed below, Add. Note to 160. n. 5. See also p. XXII.
- 46, note 3. Epic parallels in Hopkins, 'Great Epic' p. 249.
- 50. 15. palibodhe. Probably the MS.-reading must stand. Compare now 100.4 (and note) and 105. 12. The word seems not to be rendered in the Tib. (36. b. 7).

- 51. 18, 19. Quoted in Bcp. ad V. 87 (p. 145), merely introduced with the words: yad ultam.
- 52, note 1. Compare also Taran. p. 180, n. 1.
- 53. 10-51.1. This quotation is taken from Samūdhirūja Ch. IV, 10th stanza from end; fol. 18b. 4. in Hodgson MS. (See Add. note to 16.19 above). From the context one finds that the passage is a metrical one of the trishtubh-jagatī plan, through from its considerable irregularity it might easily pass for prose when standing alone. Line 1 (to A) is jagatī; the remainder are trishtubh with the choriambus (----) resolved to ----

The syllables tunn — have to be scanned short as at 106. 131).

- It is to be hoped that the Calcutta editors can themselves construe their reproduction of these lines (edition p. 16.2 3). Our readings are supported by the Hodgson MS
- 51 2-10 Quoted in Bep. ad VII. 17, 19.
- 5! 11-13. v v n n V. 90 with v. l. (line 13) °yanaprakaçana
- 54. 16-55. For the Rashtrapalapariprocha, always called osatra in our text, see now the edition (R) in the Bibliotheca Buddhea, by M L. Finot. The present quotation occurs at p. 20. 5-8.
- 51. 17. Read buddhe dho with R. and Tih.
- 51, 18. otrir-opo R.
- 55.2. ogatichuo R, against the metre, which however is very irregular throughout the passage.
- 57. c, s. udiacya.. 云 and 云 being very similar in the MS. and 到 and 刊 being constantly confused, these forms may belong to Vhas with ud-, in a sense not hitherto met with
- 57. 11 sqq. Mr. Wogiliara informs me that a Chinese version of this editio ornation is extant in a version made by I-tsing but not mentioned by either Naujio or Takakusu) of the Vinaya-pravrajyāvastu of the Mūlasarvāstivādins. The Chinese work forming Naujio's no 781 agrees in little more than the name.

I regret that I have been unable to consult the Tibetan version of the Sangharakshita, as the India Office copy of Kanjur Dulva vol. I cannot now be found.

58.7. Read द्वलिस्तोंने and compare R. Morris in Trans. IXth Congress Or. (London, 1892) I. 482.

<sup>1)</sup> Where tannimna again occurs; see note there, which shows that the correction nishtha is unnecessary.

## Chapter IV.

- 59, sqq. A portion of this passage is quoted in Bcp. ad. V. 104 (text-passage cited in note 2). The mūlāpattis are also discussed in the Sūtrasamuc-caya of Nāgārjuna (Tanj. Mdo 30. f. 196).
- 59.12. For the rare jhāshayati Bcp. has çamayati.
  - » » The Tib. এম'ন্ম্ভুম্টির rather suggests the reading ব্যারিন:
    (cf. infra 60. 12).
- 59. 13. Read<sup>o ्</sup>ष्यमुखेभ्यों with Bcp. and Tib. (यर्).
- 61. 6-64. 13. The remaining seven  $m\bar{u}l\bar{u}p^{\circ}$  (nos 2-8) are given in the Bcp., loc, cit. in a much shortened form; but cf. id ad V. 90 (p. 147. 14).
- 61.6,7. In the corresponding passage of the Bcp. these two yanas are collectively described as hinayana (cf. M.-Vyutp. X. 32).
- 61. 10-14. Quoted in Bcp. ad V. 90 (p. 157. 14) with v. l. (l. 12) cuddhir bhavishyati.
- 66. 9. For the bibliography of this sutra see p. 165 n. 4 and note in Index I. p. 368.
- 66.15 sqq. These verses are to be understood as original, the previous quotation ending 'iti'. Bcp. ad V. 104 (p. 162) introduces them with the epithet castrakaropadarcitah.
- 69. 18-76. 6. A single quotation acc. to the Chinese tr. (U. W.).
- 76. 7-15. Sūtra not verifiable in Tanjur; but cf. Ang.-n. vol. IV. p. 55.
- 80. 11. kabhalli-, apparently not rendered in the Tib., stands for kapāla like the other Prakrit forms detailed by Pischel, Gr. P. § 208. In Mil.-P. 197 the first torture mentioned after the ear- and nose-cutting (which we have here) is the bilangathālika explained by Buddhaghosa (Morris's Ang.-n. ed. 1. p. 113) as a hot iron ball put into the head after removing the skull (sīsakapāla).
- 83. note 2. But the line may be a jagatī mixed, as often with the trishtubh.
- 85. 13, 14. Quoted in Bcp. ad I. 34 (p. 39).
- 86. 6—11. This extract has been borrowed by the Bcp. in the same passage (p. 40). The chief variant is onirjata for niry at 1. 9.
- 87.14-18. Quoted in Bcp. ad I. 35 (p. 41).
- 88.14. Read netrim (with the MS) and cancel the note in the Corrigenda to Pt I. See now Dr. Hardy Netti-p., Introd. note 1.
- 95. 11-14. Quoted in Bcp. ad V. 90 (p. 147).

#### Chapter V.

- 105.1-3. Compare Aug.-u. III, p. 449 (VI. extr.).
- 105 17. This Udvaka is perhaps identical with Udraka Rāmaputra mentioned as a heresiarch in M.-Vyutp. § 178 4.
- 106 ii. If we read tijahawa (Pjahaya occurs in Pkt.) in the second or both occurrences the clause would fall into the metre.
- 115 2. Delete second clause of the note, as the annsydra-syllable may be scanned long (see Introduction, p. XX).
- 116.12 See Kar. 7h. Read sarram with Bop ad V. 54.

  The words length anapanal should have been printed as a line of verse. For they form Karika 7h.
- 116 14 From the beginning of Ch. 38 of the Samadhi-raja, Camb Add 916, f. 191. b 5

### Chapter VI.

- 118 -, 119 1-5 See the Introduction for Katika 8, of which the component parts are contained in these lines.
- 119.2 Read probably samamaho for metre, also tapena [atapena] in next line.
- 119. p. 10. Samahita<sup>o</sup> = Katikä In. The saying occurs at Samy.-n. III. p. 18 and is quoted in Mil-P 39. 3 as bhasitam Bhagaiatā. The Bep ad IX 1. (= Panasin, Bonddhisme, 237. 15) reads jānāti<sup>o</sup> but in face of the Pāli pajānāti<sup>o</sup> and prayānāti below (120, 11—13). I piefer to leave an 'interior hypermeter' such as Ropkins (Gt. Ep 258), after Jacobi, allows in extreme cases. Here a prose-saying is forced into verse, as there proper names.
- 119.14-15. tasman...ti quoted (without indication of source in Bep. ad V. 54.
- 120, 3-6. Both quotations with the same introductory phrase (grhinamo) bodily conveyed to the same passage of the Bop.
- 120. 5 and n. (2). Poussin compares M. Vyutp. § 127. 9-11 khatu[m]ka | uddhata | unnaja
- 120.5 Bep. reads °स्मृतिना । ससंप्र°.
- 121.2—3. This quotation forms the last words of Samudhi-raja Ch. 27 (in the recension of 40 chapters) and in Hodgson-MS. (H.; see above Add. note to 16.10) occurs at f. 113a. From the more correct reading of H. the trishtubh-jagati metre may be recognised:

kshipi am samādhim labhate nirangaņam vicuddhacīlasy' imi ānuçamsāh l

- With kshipram samo labhate one may compare the expression occurring in the same book (near the beginning of chapter 8 = p. 25.10 of the edition) kshipram imam samādhim pratilabhate.
- 121. 7-9. From the following chapter (28) of the same book. The lines occur in H. at 114b. 6 with the variants varjeti ca (l. 8) and guptau (l. 9).
- 121. 10-11. etao..karma. Quoted without indication of source Bcp. ad V. 58.
- 121. 12-122. 3. Quoted in Bcp. ad V. 8 (p. 99).
- 121, 15. cittena ciyate karma recurs (as M. de la Vallee notes) Lankav. 52.10.
- 121. 16. Read tarangarat ('like a wave'), though both MSS. (A. and Bcp.) have turo; but both Tib. versions have  $\overline{\mathbb{A}^{\mathbb{N}}}$ , and together with the context of the passage just cited from Lankāvatāra (evidently related closely to the present extract) seem to make the emendation certain. See especially Lank. 53.2, 3 ālayam hy udadher yaihā \ tarangavittisādharmyamo.
- ibid. Read davāgnivat. Both MSS, have this reading: my reading dev<sup>o</sup> was due to an error in the Minaev-transcript.
- 122.4-8. Quoted in Bcp. ad V. 18.
- 122.6. Add from Bep., after svadhishthitam, suparijitam, this word being represented by our Tib. (77a 3) 무슨건 된다고 'well tamed'.
- 122. 10—13. Quoted in Bop. ad V. 17 with variants After of but of by Pan. 8. 3 72] and āvaraṇīyadho. The latter is not supported by our Tib.
- 123.13,14. camāc....°vartanāt = Kārikā 9b.
- 124.3,4 (and note 2). Kārikā 10. The correction proposed is of course not necessary, indeed it is improbable from the metrical point of view (Hopkins, Gt. Épic p. 456); but the Tib. seemed to take acapala and mandam as syntactically parallel.
- 124.10, 11. Kārikā 11; quoted in Bop. ad V. 80 with variant channam. rahnim.
- 125.13, 14. Ratnameghe<sup>o</sup> = Kārikā 12, first identified by my friend-la Vallée Poussin with comparison of Bcp. ad V. 93 (p. 149).
- 126.5-8. Quoted in Bcp. ad V. 54.
- 127. 9. ayam pindarthoo cited, as if a well-known saying, in Bcp. ad V. 55.
- 127.14. Compare Kārikā 13.-
- 132—134. In this extract from the Lankavatāra, the following passages are omitted in the Chinese version of Çikshā (collated by Mr. Wogihara): 132.10—17; 133.4—134.6. Of these 133.10—13 are wanting in all three Chinese versions of the original sūtra.
- 133.4. The Hastikakshya is also quoted in the Subhashita-s. f. 96.

- 134.7 sqq. and note 3. I owe to Mr Wogihara the identification of this extract. The pariraita in question is the 34th of the Samādhirāja The stanza occurs in II. at 158. c, 2. My conjecture yadi is there confirmed
- 134. 11, 12. bhavishyan tikimite swin sasawādhi II., a reading which though badly corrupted suggests a more satisfactory line: cikitsite' swin sa sawādhi labdah. After making the above suggestion, I found it practically confirmed by a Cambridge MS. of the Sam-r. (Add. 916) which has (151. b 7): चि-किसते (sic) समाधिन.
- 135. c. Probably no one book is referred to, but the Vinaya of the Hinayana generally.
- 136 note 1. The Chinese Version, however, follows our Sanskrit text (U. W.)
- 137. 9, 10 ālma...prajāyate = Kār. 136b. For the whole Kārīkā see Introduction and infra 148. 1, 3.
- 137. 11-16. Quoted also in Bep. ad. V. 85 (p. 141) The stanza occurs in the Candrapradipa (Samādhirāja) Ch. IX, and forms the 8th from the end of the chapter.

In line 15 read [AH] 'lotus-roots', with Bcp and H (see Add note to 121.2) The variants of the Calcutta text (p. 32) are not worth citing.

- 138 note 4. Add a ref. to Nanjio 1063 (Wogihara).
- 139.4. Read trainadhuilanam with the Tib. (cf. note 1). The conjuncts bdh and dhu are not distinguishable in the MS.
- 142 5 and note (1). The whole dharant is translated by L. Feer in his 'Fragments' (A. M. G. tom. V pp. 430-2)
- 143. 1, 3. The two lines form Karıka 18.

## Chapter VII.

- 143.19. Insert a half-danda after 전혀, as the remainder of the clause forms Kārikā 14.
- 144 6-8, 9-17. tathā ..bhavati, yas tu...cāribiḥ. These two quotations are successively appropriated in Bcp. ad V. 87. The remainder of the paragraph is also divided between Bcp. ad. V. 85 and 87 (pp. 142-4).
- 145.4,5. Read तत्र (typographical error) and below एकमलमंय .
- 145. 11-15. The extract is taken from Ch. VII. of the sutra. See pp 337-8 of the translation cited at 324 note (1). The Chinese shows, however, no very close agreement, it would seem.
- 146.21, 22. svārtha...bhavet = Kārikā 15a. For 15b see Introduction and the note on 147.18.
- 146 note 6. The Chinese translation, however, shows (as Mr. Wogihara reports) no lacuna.

- 147. 18. }
  148. 2, 8. Kārikā 16 b paçcāt tāpam na kurvīta na ca krtvā prakāçayet }
- 148. 6, 7. Kārikā 16.
- 148. s, e. caturbhir...dharmaih. Mr. Wogihāra reports that Chinese tr. of Çi. and of the orig. book gives the following sense: 'the not yet produced good is destroyed and the already produced does not grow'.
- 148. 13 sqq. Quoted in Bcp. ad. VI. 1 (p. 168), where the source is described thus: \(\alpha rya-Sarv\alpha stir\alpha din\alpha\) tu pathyate. Note the variant (14, 15) °t\alpha\) adhaç caturaç\(\alpha^2\), with which both Tib. versions agree.
- 149.5, 6. Also quoted in B cp., ibid.
- 149, 13 and note 4. On re-examination I find that the MS, has kuṭukuñcakāḥ. The alisharas Z and Z are very much alike in our MS. See p. 279 n. 3.
- 151. 15, 18. A double danda should follow नार्कर्म in both places; these being the first two of the ten mārakarmāņi.
- 153.2-6. Rāshţrap. 35. 10 sq., where M. Finot reads mānava çeṇam<sup>o</sup>; but our text corresponds with the Tib. 5가지지기 (95. b 1).
- 155 note 3. Dr. S. d'Oldenburg points out that a Jambhalastotra of Candragomin is quoted in Namas.- tīkā.
- 157. 10-13. Samādhir. Ch. XXXII sub fin. = H. fol. 147. a 3.
- 157.10. pūjā... omeyā H. and the two Cambridge MSS(Cc.).
- 157.11. kshetra hoti yuta ca bimbareshuh H., Cc.
- 157. 12. °jān dhaivā purushavareshu nityam H. °ji krtvā purushavareshu ni° Cc.
- 157.13. °cittaih Cc.
- 157 note 1. It is perhaps simplest to regard the lines as a resolution of the kind of hypermetric trishtubh noted by Prof. Hopkins 'Great Epic' p.299. 10-15; so that here

is resolved into

# Chapter VIII.

-v--. uuuv-u-<u>v</u>

- 158. 13. trayāṇām, i. e. the preservation of ātmabhāva, bhoga and punya. See Add. Note to 34. 11, the Introduction p. II, and the Summary with its marginal divisions.
- 158. 14, 15. = Kārikā 17.
- 159. 20, 21. = n 18.
- 160.2, 3. = n 19.

- 160.4—11. Apait from the conventional description of 'dramatis personae' (so to say) always found at the beginning of Mahäyäna-sütras (evam mayä grutam... Bhagarān... viharati sma..., and the conclusion bhagavato bhāshitam abhyanandan), this extract contains the whole sütra. See Feer's translation from the Tibetan in his 'Fragments' (A. M. G. V. pp. 197—8), where the work is called Conirdeça not ositra. The Bep. (ad V. 98; ef. ad II. 53) has appropriated the extract, including even Çüntideva's introductory words tatra. decitam.
- 160. 7. Read adhyācarati I tatraira.
- 160 8. °ābhiyogaļi I tatru pro Bep.
- 160 note 5. The reference to p. 92 n. 4 is not strictly à propos, as there trishtabhs are discussed. But a similar license occurs in Epic clokas, as is abundantly proved by Prof Hopkins, 'Great Epic' p. 258. See also Introduction p. XXII.
- 161.1 sqq. Prof. de la Vallée calls my attention to the resemblance of Bodhic. II. 31 sqq. to the present passage, which Çantideva must clearly have had in mind when he wrote Bodhic. II. 31 b.
- 162 16. For atyayam pratigrah the same friend refers me to Bodhic, II. 66 and Dighan I. p. 85, § 100.
- 161.s and note (3). I have now identified the Tib. work cited as the translation of the present book; see Add Notes to 178. v.
- 161.9 sqq. Quoted in Bep. ad V. 98.
- 165.17. The Aryasatyaka-pariv. 18 apparently the same as Kanjur, Phalchen 13 (KF. 210), which is a 'parivarta' (AB) of the Avatamsaka (Phalchen).
- 166. c-4. = Samādhi.r. MS. 'H'. f. 160b 2 sqq. (important variants only noted).
- 166 12. Odhisatracārikām.... daridrānnābhū sauo H.
- 167.3. Compare Bop. ad V. 84, with the addition of the reference "Jyotishka-manarakadhikare".
- 168.4 and note 1. The name is perhaps Dhanyottarā UT is given by Saratch.
  Dus as a Skt. equiv. of JUN.
- 168. 12. For the simile compare 105. 16; 326. 1
- 169-171. Portions (169. 4-7; 170. 19-171. s) quoted in Bep. ad V. 98 (pp. 153-4)
- 171.18 Mr Wogihara, who has identified the present extract in the Chinese Tripitaka (new Jap. ed. vol. II f. 7 b) informs me that the book is identical with the Tathagatagarbha-sūtra of the Tibetan (KF. 269) and Chinese collections (Nanjio 384, ti. before A. D. 420).

The present passage is also found in another anthology discovered by me in Nepal in 1899, the Subhāshita-saṃgraha, (shortly to be published) where it occurs at ff. 99—100 of my MS. In that work the original sūtra is entitled Tathāgataguhyakosha-sūtra. The main variants and corrections from this source are subjoined.

- 171. 16. After arhans ca add. (from S.-s) tām eādhyāpasyes which is guaranteed by the Tib. (so rightly St. Pet. Tanjur 1132 4; L O. Tanjur 1132 4;
- 172.1 and note (i). aryānām ataskandanā. S.-s. This word was no doubt the reading before the Tib. translator: see note 1.
- 172.2. anantaryopalxamanam S.-s.: cf. Tib. in note 2.
- 172.s. otabliāpaho .. atvantagahanadīrskiitā id.
- 172.8 adhimunicate id.
- 177.4-4. = Samādhirāja Ch. XVIII. fol. 86b 3 in H. In Calc. ed. (°C) Ch. XV p. 69.14.
- 177.6. °kroçāt...nāyaka. C.; çān..ºka H.
- 177.7. heapsyam C yeyam H.
- 177. s. °to 'pi tā C. H.
- 177.11, 12. Quoted in Adikarmapr. (p. 187 of Poussin's Bonddhisme) this stanza and the next two lines are also quoted in Bop. ad V. 98 (p. 185). The readings of the stanza in both these books agree with our text, not with the Divy.
- 178.9-16. This quotation occurs in the second chapter of the Upāli-p°. This chapter occupies in the Tib. (Kanj. Kon-ts. V.) is leaves (fi. 231b-244a). A portion of it (= fi. 231 237b) forms Part II of a short Sanskrit work entitled Bodhisatvaprātimoksha (different however from the work of that name quoted in the present text) of which a unique MS on palmleaf (circa sacc. XII) was presented to me in 1899 by H. E. Deb Shamsher Jang Bahādur, then Mahārāja of Nepal. The present extract occurs at fi. 72-b of that MS.
- 178.12, 13. evam-ukiah. This phrase constitutes an abridgment (judicious, in the eyes of the modern reader) made by a redactor of our text subsequent to Çantideva. For the full text (which goes through all the yūmas) appears in the Tib. (110b—1112 I). See Introduction p. XXIX.

#### Chapter IX.

- 179.5-9. For Kārikā 20 (kshameia... açubhādikam) as embedded in these lines, see the Introduction and compare Bcp. ad VI 1 (p. 167).
- 179. 11-17. This series of quotations is incorporated in the Bcp. (ad VI. 9).
- 180, note 3. The Tib. shows that this line must be added to our text.

193.15. yathaiva C.

193. 18. omukhah C.

194. 1-10. = Ch. IX (fin.) p. 31. 17-26 of the same work, corresponding to f. 36 a-b in H(odgson MS. at R. A. S.).

194.2. ke cli H. P.

194.5. °bhavadharmatam H.; P. with us.

194.6. na cāsti H.

194.7 and note 2. oeno confirmed by P.; and by H. (dharmi teno). The Vedic instrumental (occurring in verse) in oenā may be also compared.

194.9. samehi H.

194. 12-15. = ibid. Ch. XIX.; f. 90. a. 5 in H.

194, note 4. My doubts were unnecessary. Anusvara often 'makes position'. See now the Introduction, p. XX.

194.15. te gagane parane ra (= iva) C. te gagane parrane ce prajanti H.

195. 4. cti for tchi H.

195.6-18. = ibid. Ch. XXVIII. f. 119. a. 3 in H.

195. 11. On the genitive in -asyo (confirmed by H) see the Introduction p. XV.

195. 12, 13. bharati ca ano ... rana rasa ridhi ... H. In view of these variants, possibly no new metrical variety need be supposed.

195. 15, 16. ibid. Ch. XXIX; ff. 124. b, 125 in H.

195, note 7 and 196.1-6. See now the edition (R) p. 13.4-9. The whole verse-passage (13.4-15) is reproduced (see note 5) in the Tib., but not in the Chinese.

196.3. etrīsamstavu R.

n 4. khadgavimalāh R.

D 5. harshitaman' R.

199, note 1. The Chinese tr. follows our text (U. W.).

# Chapter XII.

202. s. Cf. 179. 7, 8 and Kārikā 20 (p. XLV).

203. 9, 10. = Rāshtrapālaparipo 18. 15, 16; with variant tyoja pro.

204. 14, 15. A.'s reading may stand, as daka for udaka occurs elsewhere.

213.3—216.5 and 213, n. 4. The names Vo-parinamana and Vo-sutra represent one and the same work. The present extract has been verified by myself from the Kanjur (Phalchen 30. f. 215) and by Mr. Wogihara from the Chinese. It occurs at the beginning of section III (on the third parinamana).

- 219. 10. From an examination of the Tib version of the Çālistamba instituted by M. de la Vallée and myself it results that the whole sūtra with the exception of an unimportant sentence of two can be pieced together from extant quotations. M. de la Vallée accordingly proposes to print the whole sūtra. It may be of interest to mention here that from the present passage arose the first literary identification of the Stein-fragments, communicated by me to Mr. Barnett and by him to Dr. Stein. I first noticed that the passage in Stein's Prelim Report (1901) pl. XVI. fig. 2 belonged to the Çālistamba. The extract (torn on left side) corresponds, as I now see, to f. 139. a. 1—5 of our Tib. version (= 221.14—222.7 of the text). The words a quoted in 222, note 1 will be seen (with variant ) in
  - the middle of 1, 2 of the plate. It is also interesting to note that the fragment agrees with our text in 222 2 (amī ucyante saṃsko) in excluding the equiv. of audyāpiatyayāh found in B. and even in our Tib. version.
- 222, note 10. My friend Poussin communicates to me his reading of the passage of M. viz., cokolthamālāpana.
- ibid. n. 13. In Daçabhūmi VI (a reference which I owe to the same friend) we find upōyōsōh described as duhkhadaurmanasyabōhulatva-sambhūtāh
- 223, n. 3. The Tib (to be printed: see above) corresponding to the Sanskiit pa-sage quoted from M. would give a Sanskiit text somewhat as follows: vynāna-sahajāç catiāro 'rūpiņah skandhā \ rūpaṃ ca yad bhavati tad tijnānapratyayatvān nāmarūpam iti.
- ıbıd. n. 7. It is neither reproduced in the Tib. of the Çikshā nor in that of the Çilistamba.
- 221 1-5, note 1. Mr. U. Wogihara reports that this passage is omitted in the Chiucse version of the Çikshā, briefly paraphrased in one version of the sutra (Nanjio 281), but fully reproduced in two others (N. 280, 867) The passage discussed in n 6 is wanting in all four Ch. versions
- 225. c. Poussin compares Majph.-n. I. 259, fin
- 227. 11 sqq. The extract occurs in the Daçabhūmīçvara Ch. VI (fol. 59 a in the Paris MS, as la Vallée Poussin informs me) I have also verified the passage in my photographs of the ancient MS. (XII. b. 3) mentioned at p. 291, note 7. The leaf containing the passage is unfortunately badly mutilated. There is no variant of importance. About a line of text has been passed over by our author before the words api tu in line 12
- 235, note 5. The Chinese version however of Gi. follows our text; it does not agree with the Tib. (U. W).
- 238-241. The Ch. version abridges the extract, omitting 238.3-4; 238.9-239.2, 239.5-10; 240.7-211.18.
- 239. 10. Read probably মন মন্ত্রান dansvāra being scanned (as often; see Introduction, p. XX) long.

## Chapter XIV.

- 242.8-5 and note 1. The Chinese version omits the whole sentence, evan...ava-tarct (U. W.).
- 242. 11 sqq. = Samādhi-r. Ch. XXXI. Fol. 130. b. 2 in H(odgson MS. at R A.S.); fol. 126. a in C(ambridge Add. 916).
  - » 12. jātu uçarī II.? for usari (utsar). josatī C.
  - » 13. indriyana vasam ăti (sic) C.
- 243. 4. bhisham H. C. kureshyatī II.
  - » 7. °maticandrah G.
  - » 9. °kshubhye C. kshuyo H.
  - » 11. °gamishyatī puna jātu H. gamishyatā pu° C.
  - » 12. °rūpam G.
  - » 13. °райсо Н. С.
- 244. 11 sqq. This locus classicus is referred to at the beginning of Ch. V. of the Madhy. vrtti.
- 245.15 and n. 5. The clause must be a late interpolation, as it is wanting (so Mr. Wogihara reports) not only in the three Chinese versions of the sūtra, but even in the Ch. version of the Çikshā itself.
- 250, note 1. Similar abridgement in Chinese tr. of Çi. and in the later tr. of orig. sūtra; but the earlier tr. agrees with Tib.
- 250, note 2. Similar omission in Chinese Çi. (U. W.).
- 259, note 1. The Chinese tr. of our book, however, follows our text (U. W.).
- 259, 10 sqq. The whole of this extract is omitted in the Chinese tr. (U. W.).
- 262. 10 and n. 6. रेंस्व probably represent (as V. P. suggests) तं क्रामें
- 262.9-11 and n. 5. In verse also in Chinese tr. (U. W.).

#### Chapter XV.

- 269. 13 sqq. From Ch. X. of the sutra (p. 456 of the Tokyo translation cited at 324, note 1).
- 270, note 1. The next chapter (Ch. XI) (ibid. p. 491 fin.).
- 270.8 and note 2. Join okaruna-garbhao and compare Poussin, Bouddhisme p. 116.4 and passages there quoted.

#### Chapter XVI.

273. 13, 14. = Kārikā 22.

» 10. = » 23a (for 23b sec 275. 10)

275. 10. Join çünyatā-kao. Compare 270. 8 and Add. Note ad loc.

276. 1, 5. Kar. 24.

- » 10. Compare the reference to the Gandav. cited Add. N. to 5.20. The Chinese version of the Qi. (not of the orig. sūtra) confirms our text (U. W.).
- 278 c and note 2. Poussin compares Bodhic. VII 49-51. «The Bodhisat must not give to others an opportunity of wrong-doing».
- 278. 14 sq From Parinamana I.
- 283, note 2 Chinese with Tib.
- 284 v. Read *kudya* in text and note. Poussin compares Bep. ad IX. 86 (= p. 276.7 of his "Bouddhisme") and he also quotes the Clokavārttika in JRAS. 1902, p. 374.
- 289. 12 = Kārikā 25a. Read bhadrācāryā.
- » note 4 Dele (?), the Tib. leading being confirmed by Poussin in Muséon N. Sér. I. 234, note 1.
- 290. 7 and note 3. The clause does, however, appear in the Chinese tr. (U. W.).
- 291. o. Candrapradīpānumo, a. c. Samādhirāja, Chapter XXV.
- 291. 10 As another example of the sanctity of the Vajradhvajapo compare my Camb. Cat. p. 152 where a devotional extract from the work has been written at the end of so sacred a work as the Ashtas. Prajñāp.
- 296 5—7 and note 2. In Daçabhūmīçvara Ch. I (just before the passage quoted at 11.3 supra) ājīvikabhaya, açlokabho and maranabho are mentioned, together (Camb. Add. MS. 1618 10. b. 6). Hence it follows that açloka must be the antithesis of çloka in the sense of 'renown'. Compare parānurādabhāya in Ang.-n. II. p. 122 and Add. N. to 10. 15 above.

#### Chapter XVII.

- 300. 7.
  302. 1, pada 2. Also wanting in the Chinese Çi. (U. W.)
- 302.5. The Chinese agrees with our text, not with the Tib. (U. W.).
- 305, note 4. Read nityam, with anusvaia and scan the anusvara long, ut saepe.
- 309. 1-4 (see 308, n. 8). The Chinese agrees with our text.

#### Chapter XVIII.

- 316. 8, 4. See Karika 25 in the Introduction.
- 317.13. Compare Dh.-sangr. § 48 (§ 47 was quoted at 316. n. 2).
- 317. 18, 19. Compare Kar. 25b.
- 318, note 3. Compare the usage of the Lal.-v.; Jacobi, ZDMG. 38. 610.
- 326. 1. For the simile compare 168. 12.
- 331.11 sqq. and note 5. As a result of the tentative publication here mentioned my attention was called by Prof. Leumann to several parallels from the Jain canon esp.: (1) Anuyogadvāra, text and comm. ap. Weber, Ind. Studien XVII. 26 (English tr. in Ind. Ant. XXI. 304).
  - (2) Aupapātika §§ 80, 73.
- 331, note 6. 'Goyama' (Gotama) occurs also in the Jain list, and the scholiast identifies him with the founder of the Hindu darçana: cf. Weber's note 3 (98) ad loc. cit.
- 332, l. 1 and note 1. On Ajîvîka, which at first looks like a mere metrical licence, Mr. Wogihāra favours me with a note to prove that it is a contemptnous modification coined by the Buddhists: aA pupil of Hiouen-Thsang who composed a commentary on the Vijūānamātra-çāstra of Dharmāpala, writes on that work that the founder of the sect ought really to be called 'rightly-living' (ājīvaka) but that the Buddhists call him 'the unrightly living' (ājīvaka), because he lives unrightly.

The chief objection to the credibility of this anecdote is that no form of  $\vec{a}$ -jīv has as yet been found in the alleged sense.

- 332, 1. 1 and note 2. As to uttarikāo and anuttaro. I learn through Dr. Leumann and Mr. Wogihara that one of the Chinese versions of the Ratnolkādhāraṇī (called by the Chinese translators Mahāvaipulyadhāraṇī-ratnolkā) refers these words to the acceptance or not of the cunyatā-doctrine: 'those who suppose a real existence or (on the contrary) an absolute non-existence'.
- 332, l. 2, note 3. As to dirghajatā, compare also Beal, Life of Hionen Thsang, p. 161 fin. On the Kumāracratas, Mr. Wogihara refers to a work of Nāgārjuna, ain which many 'impure practices' are mentioned, amongst them the service of Kumāra. Nāgārjuna elsewhere describes the attributes of Kumāra (Skanda).
- 932, l. 6, note 8. The reading dharma a-cintiya here is confirmed by the Tib.
  নিমান্ত্ৰ and by the Chinese translation of the sūtra quoted, from which

Dr. Leumann and Mr. Wogihara render the pada: 'nnd der solche Lebensweisen für hochschweckende unausdenkbare Obliegenheiten [dharma] haltende'.

On the other hand the list cited from the Mahavastu has dharmaciniika and that from the Jain Anuyogadvara dhammacintaga. The latter 

#### Chapter XIX.

See Kārikā 26a Compare p. 350, n. 1.

With dalshmena pao, compare Bcp. ad V. 96 (V P.).

. This passage comes from Ch. XXIV of the Samādhirāja; fol. 109b H(odgson MS of RAS)

note 4. tepulyas' II, confirming my suggestion in note 1

bhājana vijānīyādhī° H.

sāmlo H.

oranto bahu bharet II.

The stanza forms the last couplet but one of the Annmodanarivarta (specially recommended above 291, 0); 1 c. Ch. XXV fol 111b.he London MS, of the Samādhiraja

Compare Digha-n I. p. 70 § 64 and other Pali passages cited by wids in his translation, ad loc.; also Vis-m. m JPTS 1691-3, p. 79.

Our MS reads champana; but chalpana is supported both by the dhic, and our Tib.

opadyate Bodhic

#### Index L

-00) # (0n----

s v. Pitrputraso. Add. ref. to 256.4-262.11.

# Typographical Errors.

| 1. 1.          | Dele           | daṇḍa after नर्नााइ.                       |
|----------------|----------------|--------------------------------------------|
| 1. 4.          | Read:          | म्रप्राप्तपूर्व॰.                          |
| 1 7.           |                | <b>मृ</b> णुत.                             |
| 3. 5.          | » <sub>-</sub> | बुहगती'ये (one word).                      |
| 3. 10.         | Divide:        | हेतु गु॰                                   |
| 3. 14, 15.     | Read:          | <b>म्रत्प्त गु॰</b> .                      |
| 3. 16.         |                | <u>भ्र</u> विव॰.                           |
| 3. 17.         | "              | सं <u>घ</u> °.                             |
| 5. 8.          |                | तस्माच्क्र् <b>दा</b> °.                   |
| 5 12.          | Divide:        | °yām, Ānanda, yoʻgah.                      |
| 6, note 7.     | Read.          | referring.                                 |
| 7. 11.         | ů              | मुपे (same error in 4, note 3 supra).      |
| 7. 14.         |                | ॰क्रीडितो.                                 |
| 9. 7.          | n '            | नावमन्यन्।                                 |
| 11. 6.         | »              | बोधिस <u>बेन</u> .                         |
| 17. 6.         | n              | बोधिसत्त्रशितासंत्र° (anusvāra misplaced). |
| 17. 20.        | »              | °र्1ं सम्ब°                                |
| 17.21.         | · n            | °बुध्यते.                                  |
| 23. 14.        | D              | व <u>ाचा</u>                               |
| 8,1. <b>2.</b> | Join:          | षष्ठीपरि॰.                                 |
| 34. 12.        | Read:          | सलानाम° (without break).                   |
| 85. 1.         | Divide:        | °ॡ्वता नातिक्रा°.                          |
| 37. 15; 38. 1. | Read:          | त्तरापण.                                   |
|                |                | C=4                                        |

| 35, note 12.    | Read:   | (26. <u>a</u> . 2).                                                    |
|-----------------|---------|------------------------------------------------------------------------|
| 39. 8.          | n       | °वालिको-                                                               |
| 44, 20.         | ď       | °विवर्तन.                                                              |
| 45, note 5.     | n       | bhavishyanti instead of otii.                                          |
| מ מ מ           | n       | not clear) I » » uot clear). I                                         |
| 46. 19.         | α       | भविष्णामो.                                                             |
| 54. 17.         | a       | यस्य धि° (yasy' α°)वुद्दे घ°.                                          |
| 61. 13.         | n       | °क्तमियम°•                                                             |
| 68. 16.         | 3)      | °जुगुप्ति°.<br>°वर्षो.                                                 |
| 95. 12.         | n       | °वर् णं.                                                               |
| 100.17.         | n       | <del>ग्र</del> नालीनः                                                  |
| n p             | *       | °सत्वार्°.                                                             |
| 126. 5.         | 20      | ગુ <u>સ</u> ્.                                                         |
| 129. 7.         | n       | परिभुञ्जता.                                                            |
| 145.4, 5.       | n       | तत्र तेना° and below एकासबसं°.                                         |
| 146. 21.        | n       | उत्ता सनामतो, and add half danda after तत्र (which introduces Kārīkā). |
| 148. 3.         | Join:   | °र्ताकामो                                                              |
| 148. 7.         | Sic tra | nscript; but correct sandhi to ेतः प्रस॰.                              |
| 148. 15.        | Read:   | यावत्यो.                                                               |
| 151.15, 18.     | >       | A double danda should follow मानिम in both passages<br>See Add. Notes. |
| 160. 7.         | *       | °ध्याचरति । तत्रैव च                                                   |
| 169. 2.         | n       | दे्घयेत्.                                                              |
| 181. 12.        | Œ       | मुखाक्र° (as in line 10).                                              |
| 182, n. 1, L 5. | D       | genuineness.                                                           |
| _184, note 2.   | 20      | here for there.                                                        |
| 187, note 2.    | n       | ~§ 69.                                                                 |
| 191, note 2.    | D       | two more.                                                              |
| 206, note 7.    | ກ       | anāgata <sup>Q</sup> .                                                 |
|                 |         |                                                                        |

```
Read: 'रम्बणा'.
213. 2.
                       understand.
222, note 10.
224. 12.
                       मंक्रातिः
226, 12,
239, note 4.
                      metrically.
249.14.
                       वारुवाः
268, p 1.
                       cf. 181. s. c.
                  n
                      olasya-vardho.
               Join:
273. 16.
275. 10.
                       tā-karuņā.
                 D
276. 4.
               So the transcript: read oaçayau.
               Read: व्यवजीर्यसमादाः
277. 8.
               hudya is of course the reading, though probably the conjunct in
281. 0.
                    the text stands for $\darklefta m$. Correct also note 6.
                                  63
               Read: धर्माणां
287. 4.
               Dele point in Tibetan. II (monos, 11)
288, n. 1, 1. 5.
               Read: भहचर्या.
289, 2,
289. 9.
                       °वकानि (without [न]).
314.15.
                       probably 2 ('word') and, of course, 3.
351, note 3.
                  33
357, n n
                       Bodhic, IX. 2.
               Add to entry Pitrputraso reference to 256.4-262.11.
369.
383.
               In entry pari-tap correct reference to 128.10.
886.
               Add to entry bhaya reference to 206. 15 sqq.
887.
                 n n n ranya
                                        " _ " 201. 15 (for dal.a).
```

Introduction p. XXIX. 27. Read: necessarily.